
           EL MENSAJE  INTERIOR 
de la NAVIDAD

 El nacimiento de Dios dentro del alma

Tras haber analizado ampliamente diversos aspectos simbólicos de la festividad navideña o 
solsticial, con su sentido sagrado, cósmico y religioso, como hemos hecho en artículos anteriores, hay que
decir que el mensaje más importante y profundo de la Navidad, con su significado y simbolismo 
estrechamente ligados a la idea de nacencia o natividad, es, con todo y por encima de todo, el nacimiento 
de Dios dentro del alma. En este nacer de la Divinidad en nuestra propia intimidad radica su doctrina 
interior, mística, mistérica o iniciática, cargada de una riqueza y una hondura insospechadas.  

Este nacimiento interno, “el Nacimiento” por excelencia, die Geburt en el lenguaje de Meister 
Eckhart, es el gran misterio que se oculta en la Noche bendita del Solsticio de Invierno y al cual se nos 
llama en la atmósfera sagrada de la Nochebuena. Se trata de la doctrina del New Birth, el Wiedergeburt 
(“regeneración”, “renacimiento”) o Neugeburt (“neo-nacencia”, “nuevo nacimiento”), ampliamente 
desarrollada por numerosas corrientes místicas cristianas. Este nacimiento interno, este renacimiento a 
una nueva vida, vida sagrada y divina, con lo que supone de proceso de divinización o deificación, 
debiera ser el núcleo de la vivencia navideña. 

Ese Sol que renace en el Solsticio de Invierno, al igual que el Cristo o Sol redentor que viene al 
mundo en estas mismas fechas, nos invita a emprender la gran aventura que es el nacimiento del Sol 
espiritual, el alumbramiento del Principio solar, dentro de nuestro propio ser. El Cristo-Sol nace para que 
nosotros nazcamos en Él, para que nos abramos a su Luz y ésta nos llene por completo, nos renueve y nos
transforme. El Sol divino nos llama a unirnos con Él, a ensimismarnos en Él, a transformarnos en Él. Sus 
rayos de luz y fuego amoroso nos abrazan para fundirse con nosotros y para infundirnos toda su fuerza 
transmutadora, toda su sabiduría y todo su amor. 

Como sabia y certeramente apunta el Abad Henri Stéphane en su magistral obra Introduction à 
l’Ésotérisme chrétien (“Introducción al Esoterismo cristiano”), la fiesta de la Navidad, con lo que 
significa de nacimiento y victoria de la Luz, se presenta bajo un doble aspecto: un aspecto macrocósmico,
referido al Universo o a la Vida universal, con su dimensión tanto temporal como espacial (es un hecho 
que ocurre en un lugar geográfico y un momento histórico determinado); y un aspecto microcósmico, 
proyectado hacia la realidad de ese microcosmos o “cosmos en pequeño” que es el ser humano. El punto 
de vista macrocósmico, señala Stéphane, se centra en “el nacimiento del Verbo en el mundo”, mientras 
que el punto de vista microcósmico se fija en “el nacimiento del Verbo en el alma” (la naissance du 
Verbe dans l’âme). 

Acudiendo al lenguaje y las enseñanzas de la Simbología tradicional, hay que decir que, en el plano 
humano o microcósmico, el Sol representa el centro más íntimo y núcleo inmortal de la persona. Es el 
símbolo del Intelecto, del Espíritu, del Atman, del Purusha (la Persona interior), de la Budeidad 
(Naturaleza-Buddha o Esencia búdica), del Sí-mismo (el Self, Soi o Selbst), de nuestra Esencia, de nuestra
verdadera y honda naturaleza, de nuestra más profunda realidad, que no es otra cosa que la presencia de 
Dios dentro de nosotros. 

1



Dicho con otras palabras, el Sol simboliza nuestra intimidad o mismidad, nuestra Personalidad 
metafísica, nuestro Yo superior, el Yo espiritual, el Yo trascendente, el Yo real, el Yo auténtico y 
verdadero, el Yo profundo y recóndito, el Yo  increado e incondicionado, el Gran Yo (Dai-Ga) de ciertas 
escuelas budistas japonesas. El Yo esencial, “el Yo del yo” (das Ich-Ich, the I-I), que me permite decir 
“yo mismo” (my-Self) y “yo soy” (I am, Ich bin); y puedo hacerlo porque “Dios, el Self o Sí-mismo, es y 
está en mí”. Es el Yo eterno e inmortal que, por su posición elevada y central, por su potente y firme 
realidad, se halla en radical contraposición al ego o sentimiento malsano del yo, alzándose muy por 
encima del yo psicofísico, el yo inferior, el pequeño yo, el yo empírico y existencial, el yo creado y 
mortal, el yo falso e irreal, el yo ilusorio y efímero, el yo superficial y aparente, el yo limitado y 
condicionado, el yo mentiroso que nos engaña y nos tiene esclavizados, sembrando nuestra vida de 
incertidumbre, angustia, sufrimiento y amargura. 

Bajo esta luz resultará más fácil comprender el significado interior, personal, y al mismo tiempo  
suprapersonal o transpersonal, que tiene la celebración de la Navidad y del Solsticio de Invierno. El Yo 
real y trascendente, que se identifica con “el Cristo interior” (the Christ within de la mística inglesa), 
resplandece como un auténtico Sol espiritual frente al mundo oscuro, pobre, turbio y precario del yo 
ficticio, egocéntrico y egolátrico. Y es este Yo real   --debiendo entenderse el calificativo “real” en el 
doble sentido de la palabra: regio, soberano o imperial, por un lado, y auténtico, verídico o ajustado a la 
realidad, por otro--  el que ha de nacer o renacer en nosotros mismos. 

Para que la vivencia de la Navidad o Solsticio de Invierno llegue a su culminación, el  nacimiento 
del Sol o Helios eterno tiene que producirse dentro del alma, en nuestro propio interior. Es en el centro 
mismo de nuestra persona donde debe producirse ese Solsticio simbólico y espiritual, lleno de fuerza 
renovadora, pleno de esperanza y alegría, que coincide con la Navidad, como fiesta conmemorativa del  
nacimiento de Cristo, Sol del Mundo. Es ahí, en nuestro corazón, en el hondón y centro recóndito del 
alma, donde está el Portal de Belén, la gruta o caverna donde ha de nacer el Sol divino. 

Esta es una de las ideas clave de la mística y el esoterismo cristianos: que el nacimiento de Cristo 
no debe contemplarse como un simple hecho histórico que ocurrió una vez en el pasado, sino que es un 
acontecimiento o suceso que ha de repetirse de manera real y efectiva en cada uno de nosotros, 
haciéndose realidad en nuestra vida personal. He aquí un mensaje de la mayor trascendencia, trasmitido a 
lo largo de los siglos por la más alta sabiduría de la tradición cristiana y que vamos a encontrar en los 
grandes teólogos, místicos y poetas de todas las épocas. 

Así lo enseña insistentemente Jacob Böhme, el sabio y místico zapatero de Görlitz, en Silesia, 
llamado “el Filósofo teutónico”, auténtica luminaria del esoterismo cristiano, cuya vida y obra se 
desarrolla en el conflictivo siglo XVII, desgarrado por sangrientas guerras religiosas, y cuya doctrina ha 
ejercido una gran influencia en el pensamiento europeo de siglos posteriores. Böhme se erige en 
verdadero abanderado del Wiedergeburt (Renacimiento), en el que insiste una y otra vez, viéndolo como 
un surgir o amanecer del Sol eterno (die ewige Sonne) dentro del alma. 

Su libro principal, o al menos el más conocido, que es un amplio y profundo tratado sobre teología, 
cristología, cosmología y antropología sagradas, lleva precisamente el significativo título  de “Aurora”, 
así en latín (recordemos la definición que, de esta palabra, nos da el Diccionario: “luz sonrosada que 
precede inmediatamente a la salida del Sol”). El título completo de la obra es Aurora oder Morgenröthe 
im Aufgang, en el cual se repite la voz “Aurora”, esta vez en alemán (Morgenröthe), seguida de la 
locución im Aufgang, “en la subida o salida” (el verbo aufgehen significa “subir”, “ir hacia arriba”, como 
cuando el Sol va subiendo en el firmamento, y también “salir”, aplicado esto último a la salida del Sol o 
de la Luna). En dicho título la alusión a la Aurora o Nacimiento del Sol divino aparece, pues, tres veces, 
en las tres palabras que lo forman, lo que resulta ya altamente significativo.  

2



Quejándose de que la fe que impera en la sociedad es sólo “una fe histórica” (ein historischer 
Glaube), esto es, una fe consistente en creer ciertas cosas que ocurrieron antaño, Böhme predica la 
necesidad de superar esa “fe histórica” y cultivar una fe actual, viva, realmente vivida en la vida de cada 
día. Y esto atañe de manera capital al gran acontecimiento que fue el Nacimiento de Cristo en Belén, con 
el que se inicia la tradición cristiana. Ese Nacimiento divino debe traducirse, según el místico silesio, en 
un nacimiento interior en el que Cristo se haga plenamente presente, como algo vivo, en nosotros. “No 
debemos ser hijos (Kinder) aceptados externamente  --escribe--, sino hijos nacidos desde dentro (von 
innen), del seno de Dios (aus Gott), como un hombre nuevo, que se ha entregado y abandonado en Dios 
(der in Gott gelassen ist)”. E insistiendo repetidamente en la importancia de lo que él llama die 
Kindschaft, la filiación o cualidad de ser hijos (palabra derivada de Kind, “niño” o “hijo”), afirma que 
Cristo ha de encarnarse y tener vida en nuestra propia alma: “el alma tiene que vestirse con el espíritu y la
carne de Cristo”. 

Para Böhme, el hombre bueno, justo y recto es “el Neonato o Nuevo-nacido” (der Neugeborene), 
aquel que “ha nacido de nuevo” (ist neu geboren), haciéndose así “semejante a la Deidad y capaz, apto o 
idóneo para Ella” (der Gottheit ähnlich una fähig). En su pequeño tratado Der Weg zu Christo (“El 
camino hacia Cristo”), Böhme declara, en su alemán recio y primigenio, a veces no muy fácil de 
entender: “El hombre espiritual interior está en el cuerpo santo de Cristo, como en el nuevo nacimiento, 
en el Cielo”, y con ello conquista “la Perla de la fuerza o energía santa” (das Perlein der Heiligen Kraft). 
De este modo, el hombre recto “introduce de nuevo con el Amor la Luz del Sol eterno en la propiedad 
humana”. Las enseñanzas de Böhme serán más tarde recogidas por muchos de sus discípulos y seguidores
de distintas nacionalidades, y en especial por su discípulo inglés William Law, clérigo anglicano, uno de 
los más eximios representantes de la llamada “Teosofía cristiana”, que las acoge y estudia con fervor, 
haciéndose eco de ellas de forma fiel y entusiasta,

La idea del “nacimiento interior de Cristo” (birth of Christ within) o, lo que es lo mismo, “el nuevo 
nacimiento en Cristo” (the new birth in Christ), es uno de los conceptos centrales en la obra de William 
Law. Para vivir como es debido, para llegar a ser lo que estamos llamados a ser por nuestra propia 
naturaleza, nos dice el gran místico inglés, necesitamos que Cristo nazca dentro de nosotros. “Cristo 
dentro de nosotros” (Christ in us), proclama Law, tiene que ser el pilar, eje y fundamento de toda nuestra 
vida: “Cristo formado dentro de nosotros, viviendo, creciendo, elevándose y resucitando su propia vida y 
espíritu dentro de nosotros”. 

El mismo Law, que afirma expresamente, con aguda visión simbólica, que “el Sol (the Sun) es un 
emblema del Redentor del mundo espiritual”, compara este nacimiento de Cristo dentro del alma con un 
nuevo amanecer, con el surgir del Sol en el centro de nuestro ser. Law llega a concebir a Cristo como “un 
Sol interior” (an inward Sun), un Sol que debe surgir en nuestra vida y dentro de nosotros como en una 
Navidad que tiene lugar aquí y ahora. Así como una planta “tiene que tener el Sol dentro de ella” (must 
have the Sun within it), es decir, ha de tener “un Sol interno” para poder beneficiarse de la acción y las 
virtudes del “Sol exterior” (the outward Sun), del Sol que luce en el firmamento, sin lo cual no podrá 
recibir los beneficios que brotan de su luz y su calor  --argumenta Law--, así también nosotros, los seres 
humanos, necesitamos que dentro de nosotros surja ese “Sol interior” que nos permitirá recibir la gracia 
vivificante y redentora del Sol divino que nos ilumina desde lo Alto. 

No podremos tener en nuestra vida, dice Law, la menor chispa ni de alegría ni de amor, si no 
nacemos de nuevo, si no se produce en nosotros mismos “un nacimiento de la Luz y el Amor celestiales”, 
si no se da en nuestra persona “un nuevo nacimiento de la Vida divina” (a new birth of the divine Life). El
bien, la felicidad y la alegría, la salvación y la liberación  --insiste Law--   no nos pueden venir de fuera, 
sino únicamente de “la renovada vida de Cristo dentro de nosotros” (the renewed life of Christ within us). 
Esta es la clave de nuestro retorno al estado noble y paradisíaco en que fuimos creados: “la Luz de Dios 
dentro de nosotros, el Espíritu de Dios operando dentro de nosotros, el nacimiento de Cristo viendo 
realmente la luz dentro de nosotros”. 

3



Meister Eckhart, que puede ser considerado el más alto representante del esoterismo cristiano, nos 
habla en términos muy semejantes del nacimiento de Dios en el propio interior. Lo que él llama “el 
nacimiento” (die Geburt), “el nacimiento del Hijo” (die Sohnesgeburt), “el nacimiento de Dios en el 
alma” (die Geburt Gottes in der Seele), constituyendo tal idea uno de los pilares de su doctrina. La 
cuestión esencial, sentencia Eckhart, es “hacerse Hijo” (Sohn werden) o, lo que es lo mismo, “hacerse 
cristiforme” (christförmig werden), adquirir o conseguir la forma propia de Cristo. 

Todo, según Eckhart, debe ir encaminado a prepararse para la unión con el Dios que está siempre 
presente en nuestro interior, y eso requiere que nazcamos interiormente a una nueva vida (la Vita Nuova 
cantada por Dante, cuyo símbolo es el número 9, Nove, que precede al 10, símbolo de la perfección y la 
plenitud, y por tanto de la Divinidad). Esta es para ti, nos dice el Maestro renano, la obra mejor y más 
perfecta que puedas imaginar: das allerbeste Werk. Pero para llevarla a cabo, advierte, tienes que 
purificarte de todo lo terreno y condicionado, de tal modo que “Dios esté en condiciones (in stande sei) de
dar a luz dentro de tu alma a su Hijo unigénito igual que lo hace en sí mismo”. Eckhart pone en boca del 
mismo Cristo las siguientes palabras, como quintaesencia de su mensaje espiritual: “Hazte Hijo (werde 
Sohn), tal y como yo soy Hijo, Dios unigénito, y llega a ser [o conviértete en] el mismo Uno que soy yo” 
(werde dasselbe Eine, das ich bin). 

Meister Eckhart recurre asimismo en más de una ocasión a la simbología solar para ilustrar ese 
nacimiento de Dios dentro del alma, comparando la acción divina con la acción del Sol cuando 
resplandece o ilumina un objeto. Así, nos dice que la Luz de Dios penetra dentro de nosotros y se derrama
en nuestro mundo interior de la misma forma que el Sol se derrama y penetra en las cosas tan pronto 
como el aire está limpio y claro. Y refiriéndose más concretamente al Geburt o nacimiento interior, lo 
describe así: “El alma despunta y asciende (geht sie auf) desde la aurora, desde la salida del Sol, desde el 
Corazón del Padre Celestial, en el cual sale y asciende (aufgeht) incesantemente el verdadero Sol, su Hijo 
unigénito (die wirkliche Sonne, sein eingeborener Sohn)”. 

Johannes Tauler, otro de los grandes místicos alemanes, nos anima insistentemente a recorrer “el 
camino que lleva al nacimiento de Dios en el fondo del alma” (der Weg zur Geburt Gottes im 
Seelengrund). Cuando aquello que hay en lo  más profundo del alma, que no tiene nombre ni puede 
nombrarse, “el fundamento del alma” (der Seelengrund), retorna a Dios, es el hombre entero el que 
retorna a Dios, asevera Tauler. Al volver, reintegrarse y ensimismarse en Dios ese Seelengrund que es “lo
Innominado” o “Sin-nombre” (das Namenlose) y  “lo Innombrable” (dasUnnennbare), “responde a este 
retorno (Einkehr) todo lo que en Dios no tiene nombre (was namenlos ist), lo Innombrable (das 
Unnennbare), el Fundamento divino [el Fundamento o Fondo de Dios, der Gottesgrund], y se engendran 
así en el hombre la Palabra y la Luz divinas”. Tras explicar lo que es necesario para que se dé tal 
nacimiento o divinización interior del hombre, Tauler proclama: “Creedme: toda aflicción y tribulación 
sirve a este único fin, ¡que el nacimiento de Cristo tenga lugar en ti! Ningún poder del mundo, ni la vida 
ni la muerte, pueden impedir este nacimiento”.  

En uno de sus sermones de Navidad, cuyo argumento central es “el triple nacimiento” (die 
dreifache Geburt) que todo cristiano debería tener muy presente como fuente de alegría, Tauler resalta 
que tras el primero y el segundo nacimientos (siendo el primero cuando el Padre engendra al Hijo en su 
Esencialidad divina, y el segundo cuando el Hijo nace de la Virgen María), hay un tercero que es aquel en
el que Dios nace dentro del alma. “El tercer nacimiento (die dritte Geburt) consiste en que Dios todos los 
días y a todas horas verdaderamente nace espiritualmente en gracia y amor en toda alma buena”. Pero 
para que se haga realidad dicho nacimiento, el ser humano tiene que imitar o incorporarse “la singularidad
del Padre celestial en su entrada y salida (sein Eingehen und Ausgehen)”. “El hombre ha de tener también 
esta singularidad si quiere convertirse en una madre espiritual de este nacimiento divino: debe entrar por 
completo en sí y después volver a salir de sí” (er soll ganz in sich gehen un dann wieder aus sich gehen). 
Tauler añade más adelante que, el hombre deberá imitar asimismo a la Virgen María, con sus virtudes y 
cualidades, con la virginidad de su alma, para que en él pueda tener lugar este noble y alto nacimiento 
espiritual. Entonces conseguirá “el gran fruto” de dicha nacencia: “el mismo Dios (Gott selber), el Hijo 
de Dios (Gottes Sohn), la Palabra de Dios, que es y lleva dentro de sí todas las cosas (Gottes Wort, das 
alle Dinge ist und in sich trägt)”. 

4



Este triple nacimiento divino, subraya Tauler, es el que celebramos en la fiesta de Navidad. Pero el 
mismo Tauler aclara que se trata de algo que ocurre en todo momento; pues el niño e hijo al que hace 
referencia al pasaje de Isaías que Tauler pone como encabezamiento de su citado sermón de Navidad 
(Puer natus est nobis et filius datus est nobis; “Pues un niño nos ha nacido, un hijo se nos ha dado”, Is. 9, 
5) es el que ha de nacer dentro de nosotros, en el interior de cada cual. Ese Niño, ese Hijo  --palabras que 
hay que escribir con mayúscula, pues se trata del Hijo de Dios, el Niño Jesús--, nos es dado y regalado a 
cada instante: “Es nuestro (Er ist unser), nos pertenece por completo como algo propio (ist ganz uns zu 
eigen) y nos es más aún que propio (und mehr als zu eigen). Nace en nosotros sin cesar, siempre y en todo
momento (Er wird allezeit, ohne Unterlass in uns geboren)”.    

* * *

El Sol eterno penetra en el alma para tener en ella su nido, el nido donde se incubará la semilla 
solar, el germen divino. El ser humano ha sido comparado simbólicamente en todas las culturas 
tradicionales con el árbol. Es un árbol espiritual que ha de elevarse hacia el Cielo y hundir firme y 
profundamente sus raíces en la Tierra, para cumplir su función sagrada de eje, columna o puente que 
conecta Cielo y Tierra. Por otra parte, tanto en la tradición indoeuropea como en la cultura chamánica 
asiática cobra un especial relieve la imagen simbólica del “Árbol del Sol”, el abeto, pino, roble o cedro en
el que se cobija y resguarda el Sol, como si fuera un águila, un halcón o cualquier otra ave solar, regia y 
señorial, pues necesita encontrar refugio y lugar de reposo, para salir después a lucir con más fuerza en el 
firmamento. Tras resguardarse en su árbol sagrado, el Sol volverá de nuevo a la vida y emprenderá el 
vuelo hacia las alturas para iluminar y dar vida al Mundo.  

Bella imagen simbólica que nos ilustra sobre cuál debería ser nuestra actitud en la fiesta solsticial y 
navideña. Al igual que los árboles ofrecen cobijo y protección a los pájaros y las aves para que puedan 
anidar dentro de sus altas y frondosas copas, poner allí sus huevos y criar a sus polluelos, convirtiéndose 
así dichas copas arbóreas en su hogar, nosotros, los seres humanos, como árboles espirituales, debiéramos
preparar y ofrecer nuestro interior para que el Sol divino encuentre en él su nido propicio. Ese nido que, 
con su forma circular y el color amarillo, áureo o dorado, de las cálidas pajas que forman su mullido 
lecho, su cálido interior, se presenta como un auténtico reducto o recinto solar, un hogar dispuesto para el 
Sol en su alto refugio arbóreo.  

Como un caso concreto de “Árbol del Sol” puede ser considerado el Árbol de Navidad, que se 
configura precisamente como un árbol luminoso, radiante, lleno de luces. El abeto navideño, que hunde 
sus raíces en la primitiva tradición nórdico-germánica y su culto solar, recibe en ella los nombres de 
“Árbol de la Luz” o “Árbol de las luces” (Lichtbaum), pues se trata de un árbol erigido y engalanado con 
un rito sagrado, en cuyas verdes ramas se cuelgan velas y otros objetos luminosos o resplandecientes, 
para llamar al Sol, atraerlo y recibirlo en los momentos iniciales del Solsticio, acogiendo, protegiendo y 
recogiendo su luz benefactora. 

El Árbol de Navidad se alza ante nosotros con un mensaje de vida. con su colorido, su verdor 
perenne y sus luces se nos presenta como un ejemplo o como un recordatorio bien visible y elocuente de 
lo que debemos ser en estas fechas sagradas: árboles del Sol, árboles de la Luz, árboles del Principio, 
árboles de Dios. Nos recuerda que debemos trabajarnos para que en nosotros pueda nacer la Luz y 
estemos así en condiciones de irradiarla después al Mundo. 

El poeta mejicano  --o novohispano, para ser más exactos, ya que México, o Nueva España, 
formaba entonces parte del Imperio Español--  Hernán González de Eslava, autor de numerosas poesías 
sagradas, tiene unos bellos versos referidos a la Virgen, pero que pueden ser también aplicados al alma 
humana, en la perspectiva que aquí estamos considerando: 

Al Sol, Morena, anduvisteis
Tanto que en vos se encerró:
El Sol de vos se vistió
Y vos del Sol os vestisteis. 

5



Esa “Morena” de que habla el poeta sería en este caso el alma humana: tan aficionada a contemplar 
el Sol divino, estando siempre al Sol para recibir su gracia y bendición, que no sólo se vuelve “morena” 
(con una morenez de pura bondad), sino que además el Sol llega a querer morar en ella como dentro de un
cálido hogar o claustro materno.

El alma humana se viste del Sol divino, se arropa con su Luz, para nacer a la vida espiritual. Y el 
Sol divino se viste y reviste del alma al penetrar o nacer en ella. Hay, pues, un doble nacimiento: el 
nacimiento de Dios en mi alma y el nacimiento de mi alma en Dios. Dos versiones o direcciones del 
nacer, una que va de Dios al hombre y otra que va del hombre hacia Dios, pero que en realidad son un 
solo y mismo nacimiento: el alumbramiento de lo Divino. Ahora bien, como enseñan de forma unánime 
los místicos cristianos de todas las épocas, para que Cristo, el Sol divino, nazca dentro del alma, ésta tiene
que adoptar la misma actitud de la Virgen, actitud humilde y receptiva, auténticamente virginal, de total 
disponibilidad, de completa abertura y vaciedad, repitiendo las mismas palabras que la Virgen pronunció: 
“Hágase en mí según tu palabra”. 

Subrayando que la espiritualidad cristiana consiste esencialmente en un “renacimiento espiritual” 
(renaissance spirituelle) o “nuevo nacimiento” (nouvelle naissance), el Abad Henri Stéphane resalta la 
analogía existente entre la Virgen y “el alma iluminada”, en la cual se da el nuevo nacimiento de Cristo. 
De la misma forma que Dios no creó el mundo una vez (“en el comienzo”), sino que “lo crea a cada 
instante”, el nacimiento de Cristo no ha tenido lugar una sola vez, sino que se perpetúa cada vez que 
acontece ese “nuevo nacimiento”, es decir, cada vez que una persona hace nacer al Hijo de Dios de nuevo
dentro de sí. En este sentido, sostiene Stéphane, el cristiano puede ser considerado tanto “hijo de la 
Virgen” (fils de la Vierge) como “madre del Cristo” (mère du Christ) en la medida en que realiza “la 
Virginidad esencial de María” (la Virginité essentielle de Marie), con todas las “virtudes espirituales” que
van ligadas a tal Virginidad sagrada: pureza, humildad, sencillez, amor, piedad, devoción, aceptación 
incondicional de lo real. Virtudes que se resumen en la palabra griega Sophrosine, que significa “estado 
sano de la mente o del corazón”. 

Stéphane, siguiendo la más estricta teología cristiana, no duda en afirmar que la auténtica 
espiritualidad se resume en “la muerte mística del alma en la cual el Padre quiere engendrar al Hijo por la 
operación del Espíritu Santo”. Muerte mística que significa morir al Devenir, a lo temporal y mundano,  
para nacer al Ser, yendo incluso más allá, hasta llegar al Supra-Ser; es decir, elevarse por encima del Dios
personal para, a través de Él y por medio de Él, confluir en la Deidad o Divinidad (die Gottheit), Es un 
perecer a lo relativo, a lo temporal, perecedero y condicionado, para ver la luz en lo Absoluto, en lo 
Incondicionado, Infinito y Eterno.  

Esa alta meta del Supra-Ser, al que también se da a veces el nombre de No-Ser (un No-Ser que, 
situándose en lo Alto, en la cúspide metafísica, está en los antípodas del No-Ser del Nihilismo, situado en 
el extremo opuesto, en el nivel inferior o más bajo imaginable, como anti-ser), es la Cima del Ser, el Tao, 
el Todo o la Totalidad (la Toda-Realidad, Toda-Posibilidad), el Dharmakaya (el Cuerpo del Dharma), 
Tathata (la Talidad), Sunyata (el Vacío supraontológico), el Ain (la Nada, Vacuidad o Vanidad suprema), 
el En-Sof (lo Infinito), Kéter (la Corona suprema), el Brahman. (Nirguna-Brahman, el Brahman sin 
cualificación, sin atributos), la Nadidad o Nada supraesencial (el Punto Cero, anterior al Uno, a la Unidad,
que está más allá de todo y que todo lo contiene). Hay que aclarar que esa Nada o Nadidad, ese Vacío o 
No-Ser (Non-Être lo suele llamar René Guenón), significa Sobreabundancia suprainteligible, Plenitud 
rebosante de sentido, Anterioridad a todo lo imaginable y concebible, Trascendencia a cualquier nombre, 
noción, concepto o idea por muy elevada que sea.    

6



No puedo evitar sentirme atraído por la llamativa y sonora similitud existente entre la palabra 
“Navidad” y la que acabamos de citar, “Nadidad”. Y es que la Navidad, que actualmente ha degenerado 
lamentablemente en una feria de las vanidades, viene a ser en verdad una fiesta de la Nadidad, en la cual 
todo queda reducido a vanidad por el resplandor de la Vanidad última y suprema que, según la Biblia, es 
Dios, “Vanidad de vanidades”, cuya Luz hace que las cosas, por muy importantes que aparenten ser,  
aparezcan en su inanidad, fatuidad, futilidad y nulidad, como puras vanidades, pudiendo quedar 
fulminadas y pulverizadas por completo (lo que resulta aplicable, especialmente, a todo aquello que 
prescinde o se aleja de Dios, que se enfrenta o trata de oponerse a lo Divino). La Luz de la verdadera 
Navidad, con su aliento sacro, hace añicos el festival de banalidad y trivialidad en que hoy se han 
convertido las fechas navideñas, para hacer que resplandezca la Nadidad divina, la Talidad o Esoidad de 
la doctrina budista (en inglés Thatness o Suchness), en la cual todas las cosas recobran su autenticidad, su 
sentido y significación genuinos. 

Uno de los representantes de la Teosofía cristiana que más ha insistido en la doctrina del Neugeburt,
el renacimiento o regeneración interior, el “nuevo nacimiento espiritual”, con la consiguiente 
contrapartida de la muerte mística (la muerte del “viejo Adán” para que nazca “el Nuevo Adán”, que es 
Cristo), es Valentin Weigel, uno de los primeros místicos protestantes, casi contemporáneo de Lutero, el 
cual trata este tema en todas y cada una de sus obras, de una hondura y claridad sorprendentes. Lo que 
debe hacer todo buen cristiano es, según Weigel, “matar el viejo Adán y vivir según el hombre nuevo en 
Cristo”. Y para ello, tiene que pasar por el Neugeburt (Nuevo nacer), o sea “el bautismo del Espíritu”, que
significa “nacer en Dios” (aus Gott geboren werden). Entonces viene “el Fuego celestial” (das 
himmlische Feuer), que es “el Espíritu Santo”, y resurge “el hombre interior, invisible, recto y justo” (der
innerliche, unsichtbare, rechte Mensch), cuyo órgano principal es “el ojo” (das Auge), el Ojo del Corazón
o del Intelecto, por medio del cual el ser humano puede conocer “todas las cosas, tanto visibles como 
invisibles, tanto naturales como sobrenaturales”. Cristo se encarnó, proclama Weigel, “para que su 
Espíritu esté en nosotros”, y por eso “ha de estar también Él en nosotros a través del Neugeburt”. Gracias 
al  Neugeburt, estará en mí “el Reino de Dios, la Ley y Palabra de Dios”  --medita el Pastor de 
Zschopau--, y por tanto me situaré en el Centro, en el Punto central del Cosmos, en medio de todas las 
creaturas, como auténtico Mikrokosmos, y habitaré en “el Jardín interior” (der innere Garten), que es “el 
Espíritu de Dios, la Vida dentro de nosotros”.  

No podríamos dejar de citar aquí al preclaro y profundo Angelus Silesius (pseudónimo de Johann 
Scheffler, poeta místico alemán del siglo XVII), quien trasmite su doctrina espiritual en breves y bellas 
poesías. En uno de sus poéticos epigramas, con claros acentos navideños, Angelus Silesius habla de este 
nacimiento de Cristo en el alma con una belleza que llega al corazón:

Wird Christus tausendmal zu Bethlehem geboren
und nicht in dir, du bleibst doch ewiglich verloren. 

“Aunque Cristo hubiera mil veces en Belén nacido / si no lo hace en ti, permanecerás con todo 
eternamente perdido”. Y en otro de sus hermosos versos místico-didácticos, Angelus Silesius insiste en la 
idea ya expresada por Eckhart, diciendo que el mejor acto de culto y el más alto servicio a Dios (der 
höchste Gottesdienst) es “hacerse igual a Dios”, o sea, tener la misma forma que Cristo, “ser cristiforme 
(christförmig) en cuerpo, en vida, en gestos y ademanes”. 

Una formulación tan bella como profunda de esta doctrina la encontramos en Franz von Baader, 
filósofo, teólogo y místico del siglo XIX, destacado representante del Idealismo alemán. Toda “la 
doctrina del renacimiento” (die Lehre der Wiedergeburt), afirma Baader, se resume en el nacimiento de 
Dios, de Cristo, dentro de ti mismo. Dios, que es “Amor engendrador y creador” (gebärende und 
schaffende Liebe), no se contenta con crear y dar el ser a las creaturas  --nos dice el genial filósofo 
bávaro--, sino que quiere “engendrarse Él mismo de nuevo cual hijo [niño, crío o criatura = Kind] dentro 
de ellas, para crecer con ellas y en ellas como Dios completo, acabado y consumado (vollendeter Gott)”. 
Lo cual significa “engendrarse como Dios por segunda vez, o sea, como Dios de y para la creatura”; pues 
sólo entonces, añade Baader, “se convierte el Creador en Padre de lo creado” (wird der Schöpfer zum 
Vater des Geschöpfes).  

7



Un elemento capital en el pensamiento filosófico y teológico de Baader, que él recoge de Jakob 
Böhme, es el concepto de “imagen” (Bild), con sus derivados lingüísticos en lengua alemana: Einbildung 
(imaginación), bilden (formar, modelar, instruir), Bildung (formación, educación, urbanidad), Ausbildung 
(instrucción, desarrollo, perfeccionamiento). Baader aplica esta idea, para él tan importante, de la 
“imagen” y el “imaginar”, esto es, el formar o dar forma plasmando una imagen creada por la 
imaginación, al mensaje místico del nacimiento de Dios dentro del alma. Hay que tener presente que 
Baader ve en Cristo “la Imagen de Dios” (das Bild Gottes). Y para mejor entender las ideas de Baader, 
conviene hacer notar el parentesco existente entre el alemán bilden y el inglés to build (pronunciado bild),
que significa “construir” o “edificar”, y en sentido figurado “crear”.  

Con un lenguaje de gran altura intelectual y rebosante de poesía, Baader proclama que debemos ver 
a Cristo como Imagen modélica que ha de nacer y quedar plasmada dentro del alma. Jesús, “modelo del 
hombre nuevo en cada cual”, debe “adquirir una forma” (eine Gestalt gewinnen) en sus discípulos, en 
todos aquellos que le aman y le siguen. Ser cristiano significa, según Baader, “ganar o conquistar la 
propia identidad a través del nacimiento de Cristo en nosotros”. Para vivir como cristianos, hay que 
descubrir de forma viva la Palabra, “la Imagen de Dios”, dentro de uno mismo. Cristo, al nacer en nuestro
interior, nos dará la fuerza necesaria para que nuestra imaginación trascendente pueda plasmar en 
nosotros de forma mágica (magisch), imaginativa (imagisch) su Imagen (Bild), dándonos así una nueva 
formación (Bildung), una cultura integral y una perfección (Ausbildung), comparables a las que consigue 
el buen artista al plasmar en su obra la imagen que tiene en la mente.

Según Baader, la fuerza crística despierta en mí todo el poder de la imaginación, la cual, en su 
capacidad creadora y formadora, no sólo me lleva a buscar la Imagen ideal, esa Imagen perfecta de 
humanidad que es Cristo, sino que me permite realizarla, hacerla realidad, darle forma real y efectiva en 
mí mismo. Cristo, afirma Baader, es “lo embrionario en el hombre”, que espera ser engendrado, nacer y 
desarrollarse en el seno materno del alma. “La imagen que se ha introducido en la mente (das Geistbild) 
se coagula (gerinnt), por así decirlo, en la carne y sangre de Cristo, como el hijo en la madre (wie das 
Kind in der Mutter)”.  

Estas ideas cobran un valor especial en la atmósfera navideña, tan rica en potencial imaginativo, tan
cargada de imágenes entrañables, coloridas y luminosas. En estas fechas que ponen ante nuestros ojos la 
imagen del Portal de Belén y el Nacimiento de Cristo, el planeamiento de Franz von Baader, con su 
profundo enfoque esotérico, no puede menos de aportarnos un poderoso caudal de inspiración. Las fiestas
navideñas, en las que ponemos tanta imaginación, volviendo a ser niños y sintiéndonos acariciados por 
los vientos purificadores que vienen a la vez del Oriente y del lejano Norte, se nos presentan como unas 
auténticas fiestas de la Imagen y del poder imaginativo. 

Y ya que hablamos del concepto de “imagen”, no estará de más volver la mirada a una imagen 
simbólica que ha revestido especial valor para la tradición cristiana copta, cuyas raíces se remontan al 
antiguo Egipto, como es la figura de Horus, el dios-halcón que lucha por el triunfo de la Luz al servicio 
de Osiris y de Ra, representaciones mitológicas del Sol divino. Ya hemos hablado en otro lugar del 
paralelismo existente entre las figuras de Cristo y de Horus, paralelismo en el que han insistido desde 
hace siglos los coptos, o sea los cristianos egipcios, que llamaron a Cristo “el nuevo Horus” y “nuestro 
Horus”. Horus, llamado a veces “el Apolo egipcio”, ha sido generalmente identificado con el Logos, 
viendo en él una representación simbólica del Verbo divino que rasga con su palabra luminosa y 
fulminante el silencio tenebroso del Caos, personificado en la antigua mitología egipcia por Set, el 
enemigo de Horus, el genio del mal y de los vendavales del desierto. 

Pues bien, G.A. Gaskell, en su Dictionary of the Sacred Language (“Diccionario de la Lengua 
Sagrada”), considera que el mito del nacimiento de Horus, que tanta importancia cobra en la mitología y 
religión egipcias, significa “el nacimiento de Cristo en el alma en el plano búdico” o, dicho con otras 
palabras, “el Sí-mismo que comienza a encarnarse en el ser humano” (the Self commencing to incarnate 
in the human being), indicando el punto en el cual entra en una persona humana “el Hijo de la Mente” 
(the Son of Mind). Por otra parte, es interesante constatar que ya  Plutarco indicaba que Horus, o 
Harpócrates (como era llamado por los griegos), nace justamente en el Solsticio de Invierno. 

8



En relación con el nombre de Horus, René Guenón ha hecho unas interesantes observaciones al 
señalar que el nombre de Horus deriva de la palabra egipcia hor, que significa “corazón”, la cual, a su 
vez, presenta una cierta conexión, aunque sea por simple “convergencia fonética”, con las palabras que en
otros idiomas significan “corazón”: heart en inglés, Herz en alemán, kêr o kardiá en griego, hr o hrdaya 
en sánscrito. Voces todas ellas que presentan una raíz común: HRD o KRD. Por otra parte, Guenón llama 
la atención sobre la coincidencia con la palabra hebrea hôr o hûr, que significa “caverna”, lo que no deja 
de guardar una clara relación con lo anterior, pues el corazón es concebido en la simbología tradicional 
como una cueva o caverna: “la cavidad o caverna del corazón”. 

Todo ello tiene especial interés por lo que en otro momento veremos al analizar el simbolismo del 
Portal de Belén como gruta o cueva donde tiene lugar la teofanía, como lugar del Corazón y como centro 
en el que nace y se revela la Divinidad. El nacimiento de Horus, e incluso su mismo nombre, apuntan, por
tanto, de forma simbólica al nacimiento de Dios dentro de nuestro propio corazón. 

* * *

En su “Oratorio de Navidad” (Weihnachts-Oratorium), Johann Sebastian Bach, el gran compositor 
del Barroco alemán, figura cumbre en la Historia de la música europea, cuya obra se distingue por su 
hondo sentido religioso, incluye un coral (el Nº 9 de la obra) que, aun quedándose en el plano exotérico, 
emotivo y sentimental propio del pietismo protestante, apunta a este nacimiento interior de Cristo: 

Ach mein herzliebe Jesulein,
Mach dir ein rein sanft Bettelein,
Zu ruhn in meines Herzens Schrein 
Daß ich nimmer vergesse dein!

“¡Oh, mi bien amado y pequeño Jesús [Jesusito de mi vida], / Hazte una limpia y dulce camita, / 
para descansar en el santuario de mi corazón, / de tal modo que yo nunca te olvide!”. Con la palabra 
Bettelein, diminutivo de Bett (“cama”), tan parecida a Bethlehem, el nombre alemán de Belén, Bach 
parece querer aludir a la transformación del alma en un portal de Belén dentro del cual haya una cuna en 
la que Jesús pueda nacer y descansar en paz, de tal modo que se encuentre allí siempre presente, en un 
clima confortable, sintiéndose querido, bien arropado y a gusto. 

Nuestra vivencia de la Navidad se verá colmada, plena y radiante, si conseguimos que tenga lugar 
dentro de nosotros mismos el nacimiento del Niño-Dios, el Niño-Sol, que en el lenguaje sagrado de la 
tradición hindú recibiría el nombre de Bala-Surya (semejante al de Bala-Krishna, “el Niño-Krishna”, tan 
entrañable para el culto vaishnava o vishnuíta). Recordemos que Sri Ramakrishna, el Sabio iluminado de 
Dakshineswar, recomendaba, como una de las formas mejores para acercarse a Dios, el imaginarlo y 
mirarlo como un niño, como una pequeña criatura, como un indefenso bebé que despierta en nosotros la 
ternura y requiere nuestro cariño, nuestro cuidado y nuestra protección. 

Sería imperdonable no citar aquí, aunque sea en un breve fragmento, alguna de las poesías místicas 
de Teresa de Lisieux, más conocida como Santa Teresita del Niño Jesús. He aquí la segunda y tercera 
estrofas de la que lleva por título A l’Enfant Jésus (“Al Niño Jesús”), llena de ternura, que guarda una 
gran similitud con el texto puesto en música por Bach:  

De ta petite voix d’enfant, 
       Oh! quelle merveille!
De ta petite voix d’enfant, 
Tu calme le flot mugissant,

    Et le vent. 
Si tu veux te reposer,
Alors que l’orage gronde, 
Sur mon coeur daigne poser

9



Ta petite tête blonde.  

“Con tu pequeña voz de niño, / ¡Oh! ¡que maravilla! / Con tu pequeña voz de niño, / Aplacas la ola 
rugiente, / Y el viento. / Si quieres descansar, / mientras brama la tempestad, / Dígnate posar sobre mi 
corazón / Tu pequeña cabeza rubia”. Y Santa Teresa, después de haber resaltado la sonrisa del Niño 
Jesús, termina su poesía con las siguientes palabras: Tojours avec mon plus doux chant, / Je veux te 
bercer tendrement, / Bel Enfant! (“Siempre con mi más dulce canto, / Quiero acunarte tiernamente, /  
¡Bello Niño!”). 

En otro de sus poemas, el titulado Glose sur le Divin (“Glosa sobre lo Divino”), Santa Teresita del 
Niño Jesús llama a Dios “el Astro celestial del amor” (l’Astre celeste de l’amour), y exalta su poder, con 
el cual es capaz de nacer y transformarse en la persona que lo contempla y le rinde culto: 

L’amour, j’en ai l’expérience, 
Du bien, du mal qu’il trouve en moi,
Sait profiter; quelle puissance!
Il transforme mon âme en Soi. 

“El amor, tengo la experiencia, / Del bien y del mal que encuentra en mí, / Sabe sacar provecho; 
¡qué potencia! /  Él transforma mi alma en Sí”. El Amor divino opera el milagro de liberar del yo y 
convertir el “mí” (moi) en “Sí” (Soi), ese Sí divino que todo lo sostiene y todo lo llena con su Sabiduría y 
su Amor. Resulta significativo que Santa Teresa de Lisieux centre su amor de forma predominante en la 
figura de quien ella misma llama a veces, además de “Sol de vida” (Soleil de vie), “el pequeño Niño de la 
Navidad” (le petit Enfant de Noël),

He aquí una forma de devoción y contemplación, muy propia de la Bhakti o Vía del Amor, que 
cobra especial valor en la Navidad, cuando todas las miradas van dirigidas al Niño divino nacido en el 
Portal de Belén, que brilla como un pequeño Sol sobre el pesebre situado en el centro del Portal, 
escoltado por sus padres, la Virgen y San José, así como por los dos animales que le acompañan, el buey 
y el asno (o la mula), como expresión simbólica del culto y el devoto homenaje que la Naturaleza rinde al 
Sol eterno. En ambos animales, al igual que en las figuras del padre y la madre del Niño-Dios, podría 
verse una representación simbólica de las dos fuerzas, el Yang y el Yin, la fuerza enérgica y la blandura 
sumisa, el vigor duro o rudo y la ternura suave y humilde, que están presentes en la Naturaleza y regulan 
el Orden cósmico. Podría por tanto verse también en ello un símbolo de la unidad, la armonía y la 
integración de los contrarios, algo muy propio de la Navidad. 

Evidentemente la aproximación a la Divinidad puede asumir otras muchas y muy diversas formas, 
de las que la Gran Tradición nos ofrece inagotables ejemplos. Podemos concebir a Dios como Rey o 
Líder, como Amigo, como Amado o Amada, como Esposo o Esposa, como Padre-Madre, incluso como 
Hijo (necesitado de nuestro amor paternal y maternal). Esta última posibilidad, que viene a coincidir con 
la imagen de Dios como niño o bebé recién nacido, resulta asimismo especialmente adecuada en estas 
fechas en que celebramos el nacimiento del Sol, el Astro Rey fuente de luz y de vida. Y también el 
nacimiento del Sol divino, el cual nace lógicamente dentro de nosotros como un pequeño embrión o 
germen de luz que surge cual hijo nuestro, como un niño que irá luego creciendo en fuerza y luminosidad 
gracias a nuestros cuidados y nuestra devoción.   

Por supuesto, como el mismo Ramakrishna se encargó de enseñar a sus discípulos, podemos 
imaginar a Dios de forma preferente, según la inclinación y vocación de cada cual, como Verdad (sería la 
forma proferida por la persona de vocación intelectual, filósofo o científico), como Bien y Bondad (la 
persona más inclinada a la acción y atenta a la moral) o como Belleza (la postura ideal para la persona de 
inclinación artística, poética o estética). Actitudes todas ellas que no son sino formas distintas de 
expresarse el Amor hacia la misma Realidad Suprema. 

10



 No quedaría sino añadir, a este respecto, que esos tres supremos valores, la Verdad, el Bien y la 
Belleza, son una misma cosa con el Sol divino, y que toda belleza, verdad y bondad que podamos 
encontrar en el mundo no es sino una consecuencia de la irradiación que arranca del Foco luminoso, 
trascendente, uno y único, que es el Sol eterno. Son los rayos de este Sol divino los que hacen posible 
todo lo verdadero, bueno y bello que nos sale al paso en la vida, y lo hacen precisamente para ayudarnos a
encontrar ese Sol que es el Ser Supremo, nuestro Norte, Origen y Meta final. 

El mirar y contemplar a Dios como niño recién nacido viene a coincidir, o tener al menos una 
estrecha conexión, con el “hacerse niños” recomendado por Jesús y puesto como condición para entrar en 
el Reino de los Cielos. El ideal expuesto también por Lao-Tse cuando nos dice que el Sabio es como un 
niño recién nacido y por eso nada le puede dañar. Al contemplar al Niño-Dios, en su inocencia e 
ingenuidad, retornamos nosotros mismos a la infancia; se nos contagia esa naturaleza o cualidad infantil. 
Sentimos la sonrisa de la infancia, que nos envuelve y nos hace ver las cosas de otro modo, abierto, 
entrañable, afable, mágico y poético. Nos sonríe desde lo Alto y desde dentro ese minúsculo Sol divino 
que empieza a irradiar y a expandir su luz en el Portal de Belén, y sentimos su caricia áurea, caricia 
helíaca, caricia de plenitud y de paz. 

Una caricia, ésta del Sol-Niño, que nos infunde y contagia una disposición jovial, festiva y 
juguetona.  Despierta y cultiva en nosotros un aliento infantil que nos anima e impele a vivir jugando, a 
participar con toda nuestra alma en el Juego divino, lo que la tradición hindú llama el Lila, el “Juego de 
Dios” o “Juego cósmico”, en el que se manifiesta el Principio creador, por el mero placer gozoso de crear,
dando lugar así a la Creación o Manifestación universal. La mirada, el gesto y la caricia del Sol-Niño nos 
llevan a adoptar una actitud lúdica ante la vida, viviéndola así como un niño que disfruta de un perpetuo y
santo recreo, en el cual se mueve feliz, contento, distendido, lleno de gozo, encantado y fascinado, al 
tiempo que con dicho juego o recreo se van recreando, restaurando, revigorizando y revitalizando sus 
propias energías. 

En el clima sonoro y musical, solar y luminoso, mágico y poético, infantil y filial de la Navidad 
tiene lugar un auténtico reencantamiento del mundo. El mundo recobra su magia, su hechizo, su encanto, 
su charme, su poder de asombro y fascinación, cosas todas ellas que derivan de su condición sagrada. Es 
el fluido sagrado que recorre y permea la realidad lo que hace que ésta resulte tan asombrosa, atractiva y 
seductora, rebose de ángel y carisma trasmutador, como suele decirse en lenguaje coloquial. Y ese fluido 
sagrado es justamente el que se reaviva y potencia en el ambiente navideño, despertando un poderoso 
caudal de ilusión. Por eso, la Navidad o Solsticio reencanta el mundo,  vuelve a encantar este mundo 
desencantado, desilusionado que ha creado la moderna civilización profana, individualista y materialista. 
Todo se torna misterioso, revelador, encantador y fascinante para nuestra mirada infantil, recuperada 
gracias al aire renovador que nos llega en las Navidades. 

En su poema teológico “Christus”, el poeta catalán Agustí Esclasans canta al “hombre sol” que es 
capaz de sentir la “caricia de oro, grito de la luz” (carícia d’or, crit de la llum), así como “el reflejo del 
rayo de sol que danza / dentro del cristal multifacético de la hora” (el reflex del raig de sol que dansa / 
dins el cristall multicairat de l’hora), y que, con esa su noble sensibilidad áurea y solar, se  abre a la 
eclosión del “Cristo interior”, haciendo que fructifique “el germen cristológico” que todo ser humano 
porta dentro de su corazón.  

Crec en el Crist interior.
Sigui jo sol el ritme màgic
que trena i forja el món sonor 
beneïdor del viure tràgic, 
el ritme d’or del Crist interior

“Creo en el Cristo interior. / Siga yo solo el ritmo mágico / que arrastra y forja el mundo sonoro / 
bendecidor del vivir trágico, / el ritmo de oro del Cristo interior”. La Navidad lleva consigo una explosión
de júbilo, de alegría y regocijo porque, con ese triunfal renacer del Sol, el Ser vence al No-Ser, la Vida 
triunfa sobre la muerte, el resplandor de la Sabiduría acaba con la oscuridad de la ignorancia y el vicio (la 
pasión y el deseo desviados), la calidez del Amor se sobrepone a la gélida frialdad del desamor, del odio y
del rencor. 

11



* * *

En la vivencia sagrada de la Navidad confluyen dos corrientes o vertientes de la espiritualidad. Dos 
corrientes que obedecen a dos planos o niveles de comprensión y de experiencia personal. Se trata de dos 
formas del camino religioso, religador o revinculador; esto es, el camino que nos religa a la Fuente de 
nuestro ser, que nos vuelve a conectar y unir con el Manantial de la vida. 

Nos hallamos ante dos caminos, vertientes, planos o niveles igualmente legítimos, que no son 
opuestos, sino complementarios: por un lado, el camino devocional, piadoso, fideísta, exotérico, más bien
de tipo teológico y moral, propio del creyente (vía o camino que normalmente suele identificarse con la 
religión tal y como ésta se entiende en Occidente); por otro lado, el camino iniciático, místico y mistérico,
metafísico, esotérico, propio de la actitud sapiencial y vidente (que cultiva, sobre todo, la visión). La 
primera de las dos formas de espiritualidad pone el énfasis en la fe y el creer; la segunda, en el ver y 
realizar (hacer realidad en la propia experiencia, una vez que se ha visto con los ojos del Espíritu). En el 
primer camino, instalado en la dualidad, predomina la distinción, la separación y la distancia entre el 
Creador y la creatura, mientras que en el segundo, asentado en la no-dualidad, el foco está puesto en la 
Suprema Identidad, la unión e identificación entre Dios y el hombre (descubriendo así el ser humano su 
verdadera y profunda identidad). 

En la celebración sagrada de la Navidad deberían integrarse y fundirse ambos caminos o vertientes  
--respetando y teniendo siempre en cuenta las diferentes capacidades, de los individuos, así como la 
inclinación predominante y la distinta manera de ser de cada persona--,  para de ese modo reforzarse, 
iluminarse y darse sentido recíprocamente, desembocando así en una vivencia íntegra y plena de las 
fiestas navideñas.  

Una vez hecha esta aclaración previa, y por todo lo que hemos dicho anteriormente, podemos 
resumir así el mensaje más profundo de la Navidad: el Sol eterno, al nacer dentro de nosotros, nos ayuda 
a descubrir nuestra propia y auténtica identidad, nuestro verdadero Yo, nuestro Yo inmortal y eterno. Nos 
abre el camino, arduo, escarpado, oculto y reservado a los espíritus esforzados y debidamente 
cualificados, que conduce a la conquista y realización de la Suprema Identidad, el misterio de la 
identidad, igualdad o equiparación entre el Espíritu del ser humano y el Espíritu divino, el Gran Espíritu, 
que se hace presente en el hombre. 

Muy iluminadoras, tan certeras como profundas, son las palabras con las que Frithjof Schuon 
resume esta alta doctrina espiritual: “no es más que en Dios que soy realmente  «Yo» («Moi»); en la 
ilusión individual, estoy como separado de mí mismo”, pues “el «yo» creado (le «moi» créé) no es más 
que un velo que me oculta a «Mí-mismo», que soy increado (me cache à «Moi-même», qui suis incréé)”. 
Gracias al conocimiento de mi Centro supra-personal, “mi Esencia supra-individual”, afirma Schuon, me 
abro a lo Real, lo Absoluto, lo Infinito, y “Dios me penetra y me santifica, absorbiendo por otra parte mi 
existencia; me hace llegar a ser Lo que soy en realidad (Ce que je suis en realité) y desde toda la 
eternidad, a saber: Él-mismo (Lui-même)”. 

Observemos que la expresión francesa Ce que je suis, utilizada por Frithjof Schuon (con el Ce en 
mayúscula), y que hemos traducido como “Lo que soy” (con el artículo neutro “Lo” también en 
mayúscula), debería traducirse literalmente por “Eso que soy”, al corresponderse el adjetivo francés Ce 
exactamente con el español “Eso”. Y hay que añadir, como detalle importante que ayuda a entender el 
sentido profundo de la frase citada, que tales voces, el francés Ce y el español Eso, al estar en mayúscula, 
vienen a ser el equivalente al término sánscrito Tat  --cuyo parentesco con el inglés That y el alemán Das 
resulta evidente--,  usado en la tradición hindú para designar lo Absoluto, el Brahman, como puede 
apreciarse en la fórmula upanishádica Tat tvam asi, “Eso eres tú” (That you are; Das bist du). Ahí está la 
cima de la Sabiduría: descubrir o realizar que tú eres Eso, Tat, o sea, lo Absoluto.  

12



Únicamente en Dios puedo conocerme y reconocerme realmente. Únicamente enraizando mi vida 
en el Principio puedo encontrarme y descubrirme a mí mismo, verme como realmente soy y ser 
auténticamente “Yo”. Sin Dios, separado y distanciado de Él, prescindiendo de su Presencia, no soy 
nadie, no soy yo, estoy ausente de mi propia realidad personal, no estoy presente a mí mismo. No soy yo 
sino otro; un otro extraño y demencial, extravagante (que vaga extra-orden o fuera del orden, fuera de sí, 
sin saber quién es ni adónde va); un otro que vive desmayado y descentrado, extraviado en la pura 
otredad, perdido en la exterioridad, errante en el mundo de afuera, girando sin descanso, sin norte ni 
sentido en el puro Devenir, sometido a la rueda del Samsara. 

Al separarme de Dios me separo de mi propio ser, me alejo de mi Self, me distancio de mi Imagen 
íntima y celestial, del Modelo o Arquetipo que me hace ser tal como soy, me constituye como persona y 
en el que puedo mirarme como en un puro y noble espejo. Lejos de Dios, del Ser y Supra-Ser, de lo 
Absoluto, que es mi honda realidad, vivo como un extraño a mí mismo, me encuentro lejos de mí, 
apartado de aquello debería interesarme ante todo. Vivo como alienado y enajenado, aunque no me dé 
cuenta de ello. Es la Seinsentfremdung sobre la que nos advierte y alerta Karlfried Graf Dürckheim 
(enajenación o extrañamiento del Ser: de fremd, “extraño”, y Sein, “Ser”). 

Únicamente conectándome con lo Absoluto puedo encontrar, sentir, ver y palpar mi verdadera 
realidad, mi intimidad o mismidad más honda, a la que seguramente nunca he llegado (y quizá no me he 
atrevido jamás a buscar ni mirar). Sólo en Dios soy realmente Yo, sintiendo, viendo y palpando lo que en 
verdad y en toda su hondura significa ese “Yo” mío. Sólo cuando me abro a Dios, y cuando Dios me 
ilumina desde dentro, puedo descubrir el meollo de la frase “Yo soy”, entendiendo cabalmente, sin 
sombra de duda, lo que entrañan y verdaderamente quieren decir cada una de las dos palabras que la 
forman: “yo” y “soy”. Sin la Luz que viene de Dios, de lo supremamente Real, no podré jamás 
desentrañar el misterio de mi yoidad, de mi ser y mi existir.  

Mi individualidad, mi pequeño yo, el yo mezquino, efímero y condicionado, me separa de mí 
mismo, como bien asevera Schuon. Me oculta mi verdadera realidad, me aleja de mi Esencia y mi Centro,
me aísla de todo aquello que me hace ser quien soy, dejándome solo y abandonado, sumido en un estado 
de indigencia existencial, aislado de todo y del Todo (ese Todo o Totalidad que es lo Absoluto, al cual 
estoy esencial e íntimamente unido). Con las brumas, las nieblas y tinieblas con las que nubla mi mente, 
me impide conocerme en verdad y a fondo. Presenta ante mí un auténtico espejismo, que me engaña y me
hace ver como real lo irreal, me hace creer que soy el yo individual, contingente y perecedero, que es lo 
primero con lo que me encuentro y lo que se impone de forma inmediata a mi consciencia vital. 
Prisionero de los esquemas forjados por ese mismo yo individual, confundido y aturdido por el espejismo 
egótico, llego a tomar erróneamente por mi auténtico Yo al yo creado, temporal y mundano, que es un yo 
ilusorio y falso, sin realidad ni consistencia alguna. 

La Navidad, con su atmósfera sacra, mágica y poética, me invita y me incita a romper esa tiranía de 
mi falso yo. Con su ambiente de serenidad, de luz y calor hogareño, me facilita la acción o actitud 
contemplativa de recogerme en mí mismo, preparándome así para descubrir el misterio que se oculta en 
mi persona y que está en la raíz misma de mi ser. Me impulsa a liberarme de la costra asfixiante de 
ignorancia y pasión viciosa que me imponía el ego, el yo impostor y parásito que se interpone en mi 
camino y me impide caminar, succionando y malogrando mis mejores energías. Corrige la visión errónea 
que yo tenía de las cosas y de mí mismo. Me hace ver la realidad tal como es y, de este modo, me abre el 
camino al encuentro conmigo mismo, al reencuentro con mi más alto Ser. 

En la Navidad, cuando es vivida de lleno y de forma auténtica, tiene lugar por tanto el gran milagro 
del autodescubrimiento. Al abrir mi ser al nacimiento de Dios, me abro a mi propia realidad y renazco a 
una nueva vida. Dios, al nacer en mí, penetra hasta los últimos entresijos de mi ser, y al inundarme con su
Presencia me purifica y santifica, me ilumina y aclara, me redime, me libera de la opresión y tiranía del 
ego, que me impide encontrarme y conocerme a mí mismo. 

13



El ambiente de paz y recogimiento de la Navidad me exige ahondar en mi propia interioridad, eso 
que solemos tener tan descuidado, arrinconado y postergado a causa de una forma de vida mundana y 
banal, volcada hacia lo exterior. Forma de vida entregada por completo a lo exterior, totalmente absorbida
por la exterioridad, que ha llegado a contaminar la vivencia misma de la Navidad, la cual en amplios 
sectores de la población ha perdido su significación sagrada y ha quedado reducida a una simple y 
superficial fiesta del consumismo, el derroche, la diversión y la banalidad. 

La Navidad, con su intrínseco sentido sagrado, religioso y espiritual, rompe, o debería romper, esa 
tendencia a la pura exterioridad (más bien impura por sus efectos contaminantes), y de hecho, cuando 
recupera su significación genuina, propicia un movimiento de ensimismamiento, de interiorización, de 
meditación y contemplación, que es el mejor antídoto  --o, mejor dicho, el único antídoto realmente 
eficaz--  contra tal epidemia de exterioridad y extroversión. 

La Navidad nos pide volver al interior, dirigir nuestra mirada hacia dentro. Por desgracia, en vez 
enraizados en nuestra intimidad, vivimos inmersos en lo que Jacques Lacan llama la “extimidad”. El 
clima espiritual y renovador de la Navidad nos llama a revertir tan lamentable tendencia, convirtiendo esa
anormal extroversión en una sana introversión. Pues ahí dentro, en nuestro interior, está todo lo que 
necesitamos y anhelamos: la verdad, la felicidad, la libertad, la plenitud. 

Ahora bien, al dirigir mi mirada hacia mi interior, me sitúo cara a cara, directamente y sin 
subterfugios, frente al misterio más radical y primario de la vida humana: el misterio de la subjetividad; o,
lo que es lo mismo, de la personalidad, de la conciencia y la consciencia, de la intimidad, de la yoidad, de 
la propia identidad (ser un “quien”). Es  decir, el misterio de mi ser como sujeto pensante y sentiente, 
sujeto único e irrepetible; o, lo que es lo mismo, el misterio de ser una persona con su propio destino, su 
vocación, su propia capacidad de decisión, su propia libertad, su norma rectora que la guía desde dentro 
(como un faro en su propia mente) y su propio liderazgo interno. Se trata, en una palabra, de penetrar el 
misterio del Yo. Ahondar en ese misterio es tratar de ver quién y qué soy en realidad, qué me hace ser 
esta persona que soy. 

Al volver la mirada hacia mi interioridad, y al preparar al camino para que Dios nazca dentro de mí,
voy descubriendo paso a paso la clave de ese misterio de la subjetividad, que no es otra que la Presencia 
en mi propio interior del Misterio, el Misterio supremo, lo Absoluto, la Divinidad. Ese Misterio que se 
nos presenta y revela para nuestra comprensión desdoblándose en dos posibles facetas: por un lado, como 
Sujeto supremo, o la Persona suprema que fundamenta toda subjetividad, toda existencia o naturaleza 
personal; y, por otro lado, como Objeto supremo, la Cosa suprema, aquella que da vida a todas las cosas o
todos los objetos, y que inspira, motiva y orienta nuestra búsqueda, siendo el fin de todos nuestros deseos,
aspiraciones y anhelos (el Valor supremo, fuente de todos los valores). 

No dejes, pues, esta oportunidad radiante que te ofrece la conmemoración solsticial y navideña. 
Aprovecha la atmósfera renovadora de la Navidad para ensimismarte, para sumergirte en ti mismo, para 
reconcentrarte o ir hacia tu propio centro. Escucha la llamada solsticial y navideña que te convida a 
bucear en la inmensidad luminosa de tu ser y desvelar así el misterio de tu mismidad. Descubrirás 
entonces, si te abres a la Luz que la misma Navidad te aporta, que ese “tú mismo” que tanto amas, que 
tanto te ocupa y preocupa, que está en el centro de tus inquietudes, pero al que tantas veces has dado la 
espalda y por el que te has interesado bien poco, es en realidad Él, Dios o la Divinidad. 

En el fondo y centro de ti mismo encontrarás a Aquél o Aquello que da fundamento a tu ser. Quien 
está presente en el corazón o núcleo de tu ser es Él mismo, El que te hace ser quien eres, pues es Él es tu 
Sí-mismo o Yo-mismo, tu propio Self  o Yo increado y eterno (your Self, ton Soi, dein Selbst). Una vez 
que hayas perforado la corteza ilusoria y opaca de la individualidad, la cáscara huera y engañosa del ego o
yo efímero, fugaz y precario, con el que erróneamente has vivido identificado, llegarás a encontrar tu 
verdadero Yo, que no es otro que el Tú supremo, el Tú fontanal y fundante.  

En este clima de radical renovación, de deificación, el Gran Yo, el verdadero Yo, el Yo real, el Yo 
espiritual e increado, el Yo eterno e inmortal, el Yo incondicionado, el Yo nirvánico, emerge majestuoso, 
sereno e inconmovible, venciendo al pequeño yo, el yo irreal, el yo falso e ilusorio, el yo creado y 
material, el yo mundano, el yo efímero y condicionado, el yo samsárico, sometido  al tiempo y al espacio.
El Yo solar, central, vertical, elevado y profundo, luminoso y uránico se alza victorioso sobre el yo lunar, 
periférico, horizontal, terrenal, superficial y mezquino, opaco y sombrío.  

14



La Navidad, con su nueva Aurora, anuncia el fin del poder tiránico que ejerce ese yo falsario y 
usurpador, que usurpa el puesto del Yo real, al que intenta suprimir y sepultar, y se erige en dios o ídolo 
al que todo tiene que servir (incluido el mismo Dios), que considera que todo tiene que estar en función 
de él y de su voluntad caprichosa. El resplandor navideño deshace el trampantojo de ese yo espurio y ruin
que no hace más que plantearse absurdas preguntas como: “¿por qué yo?”, “¿por qué ha tenido que 
pasarme a mí esta desdicha?”, ¿cómo es posible que esto me haya ocurrido a mí o se haya hecho esto 
conmigo?”, “¿por qué soy tan desgraciado?”. O bien lanzar quejas y lamentos del mismo cariz: “¡qué 
injusta ha sido la vida conmigo!”, “¡qué mala suerte la mía!”, “¡cómo me ha maltratado el destino!”, 
“¿qué he hecho yo para merecer esto?”. 

El yo individual, encerrado en sí mismo, recluido en la prisión que él mismo se ha forjado, incapaz 
de abrirse y salir de su propia falsedad y miseria, siempre obsesionado por “yo y lo mío”, se desvanece 
como un mal sueño, se esfuma, se disipa y se diluye como lo que es, como un espejismo o una imagen 
fantasmal, como un títere insustancial y carente de realidad, ante el resplandor del Yo increado, el Yo 
inmortal, que es mi Esencia, mi Realidad más profunda y auténtica, mi Centro supra-personal. Ese yo 
raquítico y rastrero, que no sabe más que decir: “me parece” (es mi parecer), “me gusta o me disgusta”, 
“me interesa o deja de  interesarme”, “mi opinión o mi interés por encima de todo”, “esto es para mí y 
sólo para mí”, “yo soy el que sabe cómo son las cosas” (y no necesito ninguna ayuda, orientación ni 
consejo), “yo soy libre y hago lo que me da la gana”, “no creo en nada de eso”, “esto no es lo mío” 
(cuando se trata de algo realmente vital, fundamental para la vida), ve cómo se hunde todo su trivial 
andamiaje ente el revulsivo que supone el Nacimiento navideño (el Neugeburt, el Nacimiento del Yo real 
o Yo divino) y el halo de Luz que lo rodea. 

Al nacer Dios dentro de mí, cambia radicalmente no sólo mi forma de actuar y de comportarme, 
sino también mi manera de ser (que se hace más auténtica), mi forma de ver la realidad y mi postura ante 
la vida (que se hacen más realistas, más penetrantes y sabias). A partir de entonces veo todo en Dios y a 
Dios en todo. Dios se me revela y me habla en cuanto me rodea, en cualquier cosa que suceda, en lo que 
yo pueda pensar o sentir. 

Consciente de la Presencia divina, comprendo, acojo y me hago eco de la enseñanza expuesta por el
jesuita Jean-Pierre de Caussade, místico francés del siglo XVIII: “Desde el origen del mundo Jesucristo 
vive en nosotros, obra en nosotros todo el tiempo de nuestra vida”. Y hago mía también la norma de 
conducta en la que Caussade resumía toda la doctrina del Evangelio, sintetizada en su ideal del “abandono
a la Providencia divina”: “Dejar hacer a Dios y hacer lo que Él exige de nosotros” (Laisser faire Dieu et 
faire ce qu’Il exige de nous).  

Puesto que nos situamos, al hacer estas reflexiones, en la atmósfera navideña, no podemos menos 
de citar los conocidos versos del “Cántico Espiritual” de San Juan de la Cruz, de quien cuentan sus 
biógrafos gustaba de cantar en todo momento, al trabajar o al caminar, siendo precisamente en la Navidad
cuando cantaba “con mayor efusividad y muestras de alegría”. Son estrofas en las que, usando un 
lenguaje usual en la mística cristiana, llama a Dios “el Amado” y compara al alma con su amada y 
amante, y en las que, por haber una referencia a la noche, nos trae a la mente el calor amoroso de la 
Nochebuena: 

    ¡Oh noche que guiaste!
    ¡Oh noche amable más que la alborada!
    ¡Oh noche que juntaste
     Amado con amada, 
     amada en el Amado transformada!

Por lo que se refiere a la “muerte mística”, San Juan de la Cruz, en la segunda canción de “Llama 
de amor viva”, hablando de la “mano blanda” de Dios y su “toque delicado, que a vida eterna sabe”, 
canta: “Matando, muerte en vida la has trocado”. El místico carmelita explica estas imágenes aclarando 
que el alma que ha pasado por esa muerte interior renace en Dios, está unida a Dios y “absorta en Él, es 
Dios por participación de Dios”. Y añade: “de esta manera está muerta el alma a todo lo que era en sí, que
era muerte para ella, y viva a lo que es Dios en sí”. 

15



* * *

En el cielo estrellado de la Navidad, la Noche buena o Noche santa, bajo la luz del Yo renacido, 
resplandece con intenso fulgor mi propia Estrella, la estrella de mi destino, la estrella de mi alta meta, la 
estrella de mi origen y fin último. Al igual que hizo la Estrella mágica que guió a los Reyes Magos hacia 
el Portal de Belén, esta Estrella mía, que luce en lo alto desde toda la Eternidad, me muestra el camino 
para encontrar la Imagen o Idea que me hace ser quien soy. Mi Estrella presenta ante mis ojos el Icono 
que inspira y constituye mi realidad personal. 

En el luminoso y pacífico ambiente navideño, rebosante del alegre repicar de las campanas y los 
cánticos de paz y alegría, sobre el blanco manto de la nieve que simboliza inocencia y pureza, mi 
imaginación despierta y se aviva para ver mi Estrella, para plasmar en mi vida diaria el Icono o Arquetipo
celestial que forma el centro mismo de mi ser, para realizar la Imagen divina que es mi Esencia. Esto es, 
esa Imagen o Bild, reflejo de la Divinidad, en la que radica todo el secreto de lo humano: la Imago Dei o 
“Imagen de Dios” que vive y late dentro de mí, la Imagen o Idea que de mí tiene el Creador en su Mente. 
No hay que olvidar que, según la tradición judeocristiana, el hombre ha sido creado “a imagen y 
semejanza de Dios”. 

Gracias al Neugeburt o Nuevo nacimiento, el Yo vertical se alza erguido como un esplendoroso 
Árbol de Navidad, el Árbol de las luces en el que encuentra su nido, su cobijo y su hogar el Sol eterno. La
Y inicial del pronombre español “Yo”, letra de tan rico simbolismo, surge ante nuestros como todo un 
símbolo de regeneración y renovación. Esa Y tan simbólica, tan gráfica y tan bella, parece brotar ante 
nuestros ojos como un árbol fuerte y frondoso, el “buen árbol” (guter Baum) del que habla Jakob Böhme, 
recogiendo la enseñanza evangélica: árbol que da buenos frutos, pues “crece en el terreno o campo de 
Dios y da frutos para la mesa de Dios”, frutos de los que la persona recta podrá disfrutar y gozar 
eternamente. 

La Y del Yo, formada por un eje vertical con su parte superior en forma de V, se nos aparece como 
la representación esquemática de  un árbol, una copa y una columna, o también de la figura humana, con 
sus dos brazos abiertos hacia lo Alto, hacia Dios. La imagen de la copa puede, a su vez, entenderse bien 
como vaso con pie o recipiente en forma de cáliz (el Grial, por ejemplo), para ser utilizado en la liturgia y 
en los ritos sagrados, bien como copa del árbol, o sea, el conjunto de ramas y hojas que forman la cúspide
de un árbol. Figuras todas ellas que tienen aquí una elocuente y significativa aplicación. Contemplada 
como imagen del árbol, la Y del Yo emerge desde el fondo de la Tierra, en la que hunde firmemente sus 
raíces, para elevarse hasta el Cielo, hacia donde proyecta su mirada, reproduciendo así la figura del Axis 
Mundi, el Eje del Mundo que conecta Cielo y Tierra. En este sentido, el Yo se nos aparece como si fuera 
una réplica del Yggdrasil, el Árbol cósmico de la tradición germánica, concebido como una figuración del
Eje cósmico, como la Columna o Pilar que sostiene el Orden universal. 

Pues bien; esa Y del Yo auténtico, que se eleva enhiesta, majestuosa, firme y gozosa en su 
verticalidad, extendiendo sus dos extremos superiores hacia el Cielo, en actitud orante y sacrificial, y se 
abre cual copa sagrada hacia lo Alto, coincide justamente con la primera letra del nombre Yggdrasil. Y 
hay que observar, a este respecto, que esa Y inicial de dicho nombre es la que nos ofrece el primitivo arte 
germánico como emblema de dicho Árbol cósmico, adquiriendo la forma de una bella y adornada 
columna que en su cima o parte superior se bifurca en dos brazos o ramas, que se extienden 
horizontalmente a derecha e izquierda como sosteniendo el Cielo o recogiendo su influencia ordenadora, 
benefactora y protectora. 

Y, en este punto, no podría dejar de señalarse la conexión simbólica del Yggdrasil con el Árbol del 
Sol y el Árbol de Navidad. Recordemos asimismo que en el arte cristiano, tanto gótico como románico, 
las columnas de los templos reproducen exactamente la forma de troncos de árbol, con la idea o mensaje 
que éstos trasmiten de fuerza, firmeza, equilibrio y verticalidad, así como de orientación hacia el Sol y el 
Cielo. Todas esas ideas son las que quedan recogidas y plasmadas también en la imagen simbólica de la Y
del Yo, de la Personalidad metafísica, el Yo que se sitúa ante el Tú divino. (Curiosamente, en inglés la Y 
se hace presente en You, la palabra para decir “Tú”).  

16



No podemos dejar de señalar que la Y con la que se inician las voces Yggdrasil y Yo es también la 
inicial de la palabra inglesa Yule, uno de los nombres de la Navidad en inglés (o también Yuletide), en una
forma antigua, sinónimo de Christmas. Se trata de una voz de origen germánico, como puede verse en el 
nombre que recibe la Navidad en las lenguas escandinavas: Jul (pronunciado yul). Así, por ejemplo, en 
sueco: Julgran (“árbol de Navidad”), Julafton (Nochebuena, literalmente “Noche de Navidad”, afton = 
noche), Julbrasa (Fuego de Navidad, Yule-log fire en inglés), önska god Jul (felicitar las Navidades). Por 
otra parte, no puede dejar de señalarse que la letra J, al igual que la I, viene a ser equivalente en algunos 
aspectos simbólicos a la Y, yendo ambas letras asociadas al simbolismo tanto del pronombre de primera 
persona, el Yo vertical (Jag, Ich, I, Io, Je, Jo, Ik, Ia o Ya), como del Sí afirmativo (Yes, Yea, Yup, Ja, 
Jawohl, Jawel; Jo en sueco, como Sí enfático, “¡pues sí!” o “¡que sí!”; jo visst, “¡sí, por cierto!”). Hay que
tener en cuenta que en todos los idiomas citados la J se pronuncia como Y. 

Renacido desde sus mismas raíces, el Árbol de mi ser pregona la nueva aurora del Yuletide, 
llevando impresa en su tronco la buena nueva del nacimiento de Dios. En todo este trasfondo simbólico, 
parece resonar la voz de Yahvéh (YHVH en el Tetragramaton o Nombre de las cuatro letras) diciendo 
“Yo soy el que soy”. Es decir, “Yo soy el que se da a sí mismo el ser, el que tiene en sí mismo su razón de
ser”. Ese “Yo soy” es el que vibra y resuena dentro de mí, como reflejo del Ser divino, según enseña 
reiteradamente Sri Ramana Maharshi. Aunque en mi caso, evidentemente, yo no me doy ni me puedo dar 
a mí mismo el ser, sino que lo recibo de Quien realmente es, de Aquel que me trasciende y me hace ser y 
existir. Resulta significativo que la citada frase en lengua española, “Yo soy”, empieza y termina con la 
letra Y, esa Y, cuyo nombre en hebreo es Yud,  que es la que aparece asimismo como inicial del nombre 
de Dios en hebreo: Yahvéh o YHVH.

Cabe añadir que, a veces, el nombre Yahvé se compendia escribiendo únicamente la primera  
sílaba: Yah. Así, por ejemplo, es frecuente encontrar la fórmula “Yah, el Eterno”. La Y o Yud aparece 
como inicial en otro de los nombres de Dios: Yáhid, “el Único”. Resulta llamativa, por cierto, la similitud 
o casi coincidencia del nombre de la letra hebrea Yud con el Yule inglés y con la pronunciación Yul del 
vocablo con el que se designa la Navidad en sueco, danés y noruego. La Y vuelve a aparecer como inicial
del nombre de Dios en la tradición china: Yü Huang. Este es el nombre de la Divinidad suprema en el 
Taoísmo religioso, que suele traducirse como “Emperador de Jade”, por ser el jade símbolo de la suprema
pureza, aunque también se le dio el título “Emperador de lo Alto”, título de resonancias dantescas. Dante 
llama a Dios “nuestro Emperador” (lo nostro Imperadore), que rige el Universo desde la Alto, desde el 
Empireo, con justicia y piedad. 

No estará de más señalar que esa Y simbólica que hemos visto asociada a tantos aspectos de la 
Navidad, del nacimiento de Dios dentro del alma y del surgir victorioso del Yo verdadero  --Yule, Yes, 
You, Yggdrasil, Yahvé, SoY--, conlleva asimismo un mensaje de unidad, de unión y de integración. Pues 
no en vano la Y es, en lengua española, la conjunción copulativa, cuya función es “unir palabras o 
cláusulas en concepto afirmativo” (según la definición del DRAE). Así, por ejemplo, sin apartarnos del 
cuadro navideño, María y José, el buey y la mula, el Portal y la Estrella, el Árbol y el Sol, Cielo y Tierra. 
La Y es la letra del Amor, que simboliza y expresa my gráficamente la unión de los amantes: el Amado y 
la amada (recogiendo la imagen ya citada de San Juan de la Cruz). 

Es también la Y de la pareja que forman el Yin y el Yang (otra idea a la que ya hemos aludido); esto
es, los dos aspectos de la Manifestación universal, cuyos dos nombres empiezan por la Y, con la armonía 
ideal que representa la unión de ambos. Y la Y es también, por último, la letra inicial de Yoga y Yugo, 
dos palabras que significan unión o reunificación armónica (“yugar” es sinónimo de “unir”, “yuntar” o 
“juntar”). No sería exagerado hablar de un “Yoga of Yule”, un Jul-Yug o Yul-Yug, un Yoga de la Navidad, 
en el cual, además de la unión de cuerpo y mente, se prepara y efectúa la unión o reintegración del Yin y 
el Yang, esto es, de lo femenino y lo masculino, lo que equivaldría a la recuperación de la Imagen 
andrógina que es consustancial al Yo verdadero y real o, lo que es lo mismo, a la Imagen divina del ser 
humano, según explicara muy certeramente el mismo Franz von Baader. 

17



El nacimiento de Dios en mi alma o, lo que es lo mismo, el aflorar y florecer de mi Yo celestial y 
divino, crea en mi mundo personal un clima de pacificación, reconciliación, concordia y cordialidad. 
Queda trascendida la dualidad, con los conflictos y las tensiones que inevitablemente lleva consigo el 
enfoque dualista (habitual en nuestra manera de vivir y de actuar). En ese clima de concordia y unidad me
siento reconciliado con todo lo que me rodea y con todo lo mío: mi vida, mi patria, mi familia, mis 
amigos, mi comunidad, mi prójimo (esté próximo o lejano), mi trabajo, mi misión, mi lugar y mi puesto 
en el Mundo. “Lo mío” pierde así la carga negativa, egoísta o egocéntrica, que recaía sobre ello, esa 
tonalidad tóxica que suele llevar asociada la idea de “lo mío” en la mentalidad ordinaria de los seres 
humanos. La Luz navideña, con el ambiente que crea de paz y renacimiento espiritual, pone fin a la 
guerra interior, al desgarro, el conflicto y el enfrentamiento permanentes en que yo antes vivía. El Yo que 
nace o renace actúa realmente en mi vida como fuerza redentora, liberadora, pacificadora, armonizadora, 
integradora y conciliadora.  

Desde la atalaya luminosa de mi Yo eterno yo me reconcilio con todo aquello que antes era fuente 
de angustia y malestar, de dificultades, problemas y frustraciones sin cuento: mi entorno o circunstancia, 
mi individualidad, mi sensibilidad, mi existencia, mi razón (que me sometía a una tiranía racionalista, fría
y calculadora), mi emotividad (que me zarandear y desgarra con frecuencia), mi individualidad y mi 
egoidad. Mi propio ego, que era mi peor enemigo, como yo tiránico, separador y separatista, queda ahora 
liberado de su inclinación autodestructiva, convirtiéndose en un ego generoso, amoroso y servicial, 
dispuesto a sacrificarse, que se pone humildemente al servicio del Yo regio, el Yo espiritual, el Yo 
unitivo, el Yo sin-ego y soberanamente libre.   

A partir de este renacimiento de mi verdadero Yo, de este descubrimiento de mi verdadera 
identidad, cobra nuevo sentido, adquiere un sentido y un significado plenos, todo lo relacionado conmigo,
con mi “yo”, en las diversas formas gramaticales relacionadas con el pronombre de la primera persona: 
mí, me, mi, mío o mía, conmigo (mich, mir, mein en alemán). Puedo entender mejor lo que Dios hace, ha 
hecho, ha creado, ha dispuesto y planeado “en mí”, “por mí” y “para mí”. Comprendo y valoro con mayor
hondura lo que me da,  me dice, me envía, me ofrece y me presenta, cobrando todo ello el valor de una 
auténtica revelación dirigida directamente a mi Intelecto. 

Veo con claridad lo que significan y la función que tienen dentro del Orden universal --“el Orden de
Dios” (l´Ordre de Dieu), para emplear una expresión cara a los místicos franceses--  todas aquellas cosas 
que forman parte de vida y de mi persona: mis cualidades y mis deficiencias, mi vocación, mi misión, mi 
destino, mi honor, mi dignidad, mis ideales, mis ilusiones y anhelos, mis convicciones, mis principios. Sé 
que Dios está conmigo, me tiene en cuenta, me guía, cuida de mí, está en mí y en torno a mí, y por eso 
nada puedo temer.  

La Luz del Sol divino que renace en nuestro interior, como un reflejo interno de lo que ocurre en el 
Cosmos, hace despuntar una radiante aurora que baña la totalidad de nuestro ser. Esa Luz redentora y 
liberadora, verdadera Luz navideña, pues anuncia un gran y nuevo nacimiento, disipa las negras nubes 
que oscurecían nuestra alma, llenándola de tristeza, sopor y pesar, y con ello hace que afloren el gozo, el 
regocijo, el júbilo y la alegría, compañeros de la profunda y auténtica felicidad, aquella que está arraigada
en el Ser, y que son elementos distintivos y caracteristicos de la Navidad. 

Así lo hacía notar, en su obra Der Weg zu Christo (“El camino hacia Cristo”), Jakob Böhme, 
cuando al explicar el significado del Wiedergeburt o Renacimiento espiritual. afirma que “el hombre 
interior es la Eternidad”, añadiendo a continuación que “la Luz eterna dentro del alma es el Reino de los 
Cielos (das ewige Licht in der Seele ist das Himmelreich), pues ahí el miedo ígneo de las tinieblas se 
transforma en una alegría (die feurische Finsterangst in eine Freude verwandelt wird)”. Ese factor  ígneo 
o fogoso (feurisch) al que alude Böhme es el fuego infernal, fuego negativo y autodestructivo, generador 
de temor, ansiedad y angustia (Angst), que todos podemos y solemos despertar, fomentar y cultivar en 
nosotros por obra del yo parásito y mendaz. 

18



La Luz inmarcesible que viene del Sol eterno, del Soi o Self, del Sí o Sí-mismo, al amanecer en 
nuestro interior, hace surgir en nosotros un Sí integral y radical a la llamada de Dios, que hasta entonces 
había quedado sin respuesta o había encontrado tan sólo una respuesta tibia y dubitativa. Ese Sí que brota 
de lo más profundo de nuestro ser, y que como hemos visto se halla simbolizado por la Y, es un Sí 
rotundamente afirmativo y afirmador: un Sí a la realidad y a la vida, un Sí a todo lo que es, un Sí 
invencible y victorioso. Ese Sí navideño, por la fuerza trascendente que lo inspira y sostiene, es renovador
y sembrador de alegría, con lo cual aplasta al No negativo y negador, el No del Nihilismo, el No que nos 
pone ante el abismo de la Nada o el No-ser, el No de la negatividad que todo lo tiñe de su negra, luctuosa 
y atrabiliaria sombra.  

Es éste, del Yo increado y divino, un Sí ártico y árquico que, con su aire purificador, con su aura 
luminosa y blanca como la nieve, vence la tendencia anárquica latente en el alma egótica o yoista 
(decimos “Sí árquico”, por la conexión que tiene con el Arké o Principio). Un Sí lleno de luz que nos 
conecta con el Origen del que provenimos y donde está la fuente de toda originalidad. Un Sí 
incondicional que restablece el cordón umbilical que nos une con el Centro y Principio, haciendo a 
nuestra vida centrada y principiada. Un Sí risueño, jovial, amoroso, silencioso y sonoro, capaz de 
acariciar todo cuanto le rodea e infundirle nueva vida. Un Sí navideño y norteño que, con una claridad 
semejante a la aurora boreal, nos señala de forma certera e indubitada el Norte divino que hemos de tener 
siempre a la vista. 

Este es, pues, el mayor tesoro de la Navidad, su más hondo secreto y más alto misterio: el 
nacimiento del Cristo Rey y Redentor dentro de nuestra alma; la eclosión auroral, milagrosa y victoriosa 
del Logos o Sol divino en nuestro propio interior; la afirmación triunfal del Principio o Arké como Sol 
Invictus en nuestra propia vida; la recuperación o resurrección de nuestro Yo real, de nuestra Imagen y 
nuestra Estrella; el amanecer de la Divinidad en nosotros mismos tras la prolongada e invernal noche 
oscura en la que hemos vivido tanto tiempo de forma tan inconsciente como lastimosa. 

No puede vivirse la Navidad con mayor intensidad ni autenticidad, ni tampoco con más puro 
sentido sagrado, que a la luz de esta experiencia mística y mistérica. Ese nacimiento interno de Dios, del 
Verbo o Logos, del Sol eterno, de lo Absoluto, debiera ser el hecho fundamental en nuestra celebración 
de la Navidad, formando el eje que articule y dé sentido a nuestro proyecto de vida para el nuevo año que 
se anuncia con el Solsticio de Invierno. 

www.antoniomedrano.net

19


	EL MENSAJE INTERIOR
	de la NAVIDAD
	El nacimiento de Dios dentro del alma
	Tras haber analizado ampliamente diversos aspectos simbólicos de la festividad navideña o solsticial, con su sentido sagrado, cósmico y religioso, como hemos hecho en artículos anteriores, hay que decir que el mensaje más importante y profundo de la Navidad, con su significado y simbolismo estrechamente ligados a la idea de nacencia o natividad, es, con todo y por encima de todo, el nacimiento de Dios dentro del alma. En este nacer de la Divinidad en nuestra propia intimidad radica su doctrina interior, mística, mistérica o iniciática, cargada de una riqueza y una hondura insospechadas.
	Este nacimiento interno, “el Nacimiento” por excelencia, die Geburt en el lenguaje de Meister Eckhart, es el gran misterio que se oculta en la Noche bendita del Solsticio de Invierno y al cual se nos llama en la atmósfera sagrada de la Nochebuena. Se trata de la doctrina del New Birth, el Wiedergeburt (“regeneración”, “renacimiento”) o Neugeburt (“neo-nacencia”, “nuevo nacimiento”), ampliamente desarrollada por numerosas corrientes místicas cristianas. Este nacimiento interno, este renacimiento a una nueva vida, vida sagrada y divina, con lo que supone de proceso de divinización o deificación, debiera ser el núcleo de la vivencia navideña.
	Ese Sol que renace en el Solsticio de Invierno, al igual que el Cristo o Sol redentor que viene al mundo en estas mismas fechas, nos invita a emprender la gran aventura que es el nacimiento del Sol espiritual, el alumbramiento del Principio solar, dentro de nuestro propio ser. El Cristo-Sol nace para que nosotros nazcamos en Él, para que nos abramos a su Luz y ésta nos llene por completo, nos renueve y nos transforme. El Sol divino nos llama a unirnos con Él, a ensimismarnos en Él, a transformarnos en Él. Sus rayos de luz y fuego amoroso nos abrazan para fundirse con nosotros y para infundirnos toda su fuerza transmutadora, toda su sabiduría y todo su amor.
	Como sabia y certeramente apunta el Abad Henri Stéphane en su magistral obra Introduction à l’Ésotérisme chrétien (“Introducción al Esoterismo cristiano”), la fiesta de la Navidad, con lo que significa de nacimiento y victoria de la Luz, se presenta bajo un doble aspecto: un aspecto macrocósmico, referido al Universo o a la Vida universal, con su dimensión tanto temporal como espacial (es un hecho que ocurre en un lugar geográfico y un momento histórico determinado); y un aspecto microcósmico, proyectado hacia la realidad de ese microcosmos o “cosmos en pequeño” que es el ser humano. El punto de vista macrocósmico, señala Stéphane, se centra en “el nacimiento del Verbo en el mundo”, mientras que el punto de vista microcósmico se fija en “el nacimiento del Verbo en el alma” (la naissance du Verbe dans l’âme).
	Acudiendo al lenguaje y las enseñanzas de la Simbología tradicional, hay que decir que, en el plano humano o microcósmico, el Sol representa el centro más íntimo y núcleo inmortal de la persona. Es el símbolo del Intelecto, del Espíritu, del Atman, del Purusha (la Persona interior), de la Budeidad (Naturaleza-Buddha o Esencia búdica), del Sí-mismo (el Self, Soi o Selbst), de nuestra Esencia, de nuestra verdadera y honda naturaleza, de nuestra más profunda realidad, que no es otra cosa que la presencia de Dios dentro de nosotros.
	Dicho con otras palabras, el Sol simboliza nuestra intimidad o mismidad, nuestra Personalidad metafísica, nuestro Yo superior, el Yo espiritual, el Yo trascendente, el Yo real, el Yo auténtico y verdadero, el Yo profundo y recóndito, el Yo increado e incondicionado, el Gran Yo (Dai-Ga) de ciertas escuelas budistas japonesas. El Yo esencial, “el Yo del yo” (das Ich-Ich, the I-I), que me permite decir “yo mismo” (my-Self) y “yo soy” (I am, Ich bin); y puedo hacerlo porque “Dios, el Self o Sí-mismo, es y está en mí”. Es el Yo eterno e inmortal que, por su posición elevada y central, por su potente y firme realidad, se halla en radical contraposición al ego o sentimiento malsano del yo, alzándose muy por encima del yo psicofísico, el yo inferior, el pequeño yo, el yo empírico y existencial, el yo creado y mortal, el yo falso e irreal, el yo ilusorio y efímero, el yo superficial y aparente, el yo limitado y condicionado, el yo mentiroso que nos engaña y nos tiene esclavizados, sembrando nuestra vida de incertidumbre, angustia, sufrimiento y amargura.
	Bajo esta luz resultará más fácil comprender el significado interior, personal, y al mismo tiempo suprapersonal o transpersonal, que tiene la celebración de la Navidad y del Solsticio de Invierno. El Yo real y trascendente, que se identifica con “el Cristo interior” (the Christ within de la mística inglesa), resplandece como un auténtico Sol espiritual frente al mundo oscuro, pobre, turbio y precario del yo ficticio, egocéntrico y egolátrico. Y es este Yo real --debiendo entenderse el calificativo “real” en el doble sentido de la palabra: regio, soberano o imperial, por un lado, y auténtico, verídico o ajustado a la realidad, por otro-- el que ha de nacer o renacer en nosotros mismos.
	Para que la vivencia de la Navidad o Solsticio de Invierno llegue a su culminación, el nacimiento del Sol o Helios eterno tiene que producirse dentro del alma, en nuestro propio interior. Es en el centro mismo de nuestra persona donde debe producirse ese Solsticio simbólico y espiritual, lleno de fuerza renovadora, pleno de esperanza y alegría, que coincide con la Navidad, como fiesta conmemorativa del nacimiento de Cristo, Sol del Mundo. Es ahí, en nuestro corazón, en el hondón y centro recóndito del alma, donde está el Portal de Belén, la gruta o caverna donde ha de nacer el Sol divino.
	Esta es una de las ideas clave de la mística y el esoterismo cristianos: que el nacimiento de Cristo no debe contemplarse como un simple hecho histórico que ocurrió una vez en el pasado, sino que es un acontecimiento o suceso que ha de repetirse de manera real y efectiva en cada uno de nosotros, haciéndose realidad en nuestra vida personal. He aquí un mensaje de la mayor trascendencia, trasmitido a lo largo de los siglos por la más alta sabiduría de la tradición cristiana y que vamos a encontrar en los grandes teólogos, místicos y poetas de todas las épocas.
	Así lo enseña insistentemente Jacob Böhme, el sabio y místico zapatero de Görlitz, en Silesia, llamado “el Filósofo teutónico”, auténtica luminaria del esoterismo cristiano, cuya vida y obra se desarrolla en el conflictivo siglo XVII, desgarrado por sangrientas guerras religiosas, y cuya doctrina ha ejercido una gran influencia en el pensamiento europeo de siglos posteriores. Böhme se erige en verdadero abanderado del Wiedergeburt (Renacimiento), en el que insiste una y otra vez, viéndolo como un surgir o amanecer del Sol eterno (die ewige Sonne) dentro del alma.
	Su libro principal, o al menos el más conocido, que es un amplio y profundo tratado sobre teología, cristología, cosmología y antropología sagradas, lleva precisamente el significativo título de “Aurora”, así en latín (recordemos la definición que, de esta palabra, nos da el Diccionario: “luz sonrosada que precede inmediatamente a la salida del Sol”). El título completo de la obra es Aurora oder Morgenröthe im Aufgang, en el cual se repite la voz “Aurora”, esta vez en alemán (Morgenröthe), seguida de la locución im Aufgang, “en la subida o salida” (el verbo aufgehen significa “subir”, “ir hacia arriba”, como cuando el Sol va subiendo en el firmamento, y también “salir”, aplicado esto último a la salida del Sol o de la Luna). En dicho título la alusión a la Aurora o Nacimiento del Sol divino aparece, pues, tres veces, en las tres palabras que lo forman, lo que resulta ya altamente significativo.
	Quejándose de que la fe que impera en la sociedad es sólo “una fe histórica” (ein historischer Glaube), esto es, una fe consistente en creer ciertas cosas que ocurrieron antaño, Böhme predica la necesidad de superar esa “fe histórica” y cultivar una fe actual, viva, realmente vivida en la vida de cada día. Y esto atañe de manera capital al gran acontecimiento que fue el Nacimiento de Cristo en Belén, con el que se inicia la tradición cristiana. Ese Nacimiento divino debe traducirse, según el místico silesio, en un nacimiento interior en el que Cristo se haga plenamente presente, como algo vivo, en nosotros. “No debemos ser hijos (Kinder) aceptados externamente --escribe--, sino hijos nacidos desde dentro (von innen), del seno de Dios (aus Gott), como un hombre nuevo, que se ha entregado y abandonado en Dios (der in Gott gelassen ist)”. E insistiendo repetidamente en la importancia de lo que él llama die Kindschaft, la filiación o cualidad de ser hijos (palabra derivada de Kind, “niño” o “hijo”), afirma que Cristo ha de encarnarse y tener vida en nuestra propia alma: “el alma tiene que vestirse con el espíritu y la carne de Cristo”.
	Para Böhme, el hombre bueno, justo y recto es “el Neonato o Nuevo-nacido” (der Neugeborene), aquel que “ha nacido de nuevo” (ist neu geboren), haciéndose así “semejante a la Deidad y capaz, apto o idóneo para Ella” (der Gottheit ähnlich una fähig). En su pequeño tratado Der Weg zu Christo (“El camino hacia Cristo”), Böhme declara, en su alemán recio y primigenio, a veces no muy fácil de entender: “El hombre espiritual interior está en el cuerpo santo de Cristo, como en el nuevo nacimiento, en el Cielo”, y con ello conquista “la Perla de la fuerza o energía santa” (das Perlein der Heiligen Kraft). De este modo, el hombre recto “introduce de nuevo con el Amor la Luz del Sol eterno en la propiedad humana”. Las enseñanzas de Böhme serán más tarde recogidas por muchos de sus discípulos y seguidores de distintas nacionalidades, y en especial por su discípulo inglés William Law, clérigo anglicano, uno de los más eximios representantes de la llamada “Teosofía cristiana”, que las acoge y estudia con fervor, haciéndose eco de ellas de forma fiel y entusiasta,
	La idea del “nacimiento interior de Cristo” (birth of Christ within) o, lo que es lo mismo, “el nuevo nacimiento en Cristo” (the new birth in Christ), es uno de los conceptos centrales en la obra de William Law. Para vivir como es debido, para llegar a ser lo que estamos llamados a ser por nuestra propia naturaleza, nos dice el gran místico inglés, necesitamos que Cristo nazca dentro de nosotros. “Cristo dentro de nosotros” (Christ in us), proclama Law, tiene que ser el pilar, eje y fundamento de toda nuestra vida: “Cristo formado dentro de nosotros, viviendo, creciendo, elevándose y resucitando su propia vida y espíritu dentro de nosotros”.
	El mismo Law, que afirma expresamente, con aguda visión simbólica, que “el Sol (the Sun) es un emblema del Redentor del mundo espiritual”, compara este nacimiento de Cristo dentro del alma con un nuevo amanecer, con el surgir del Sol en el centro de nuestro ser. Law llega a concebir a Cristo como “un Sol interior” (an inward Sun), un Sol que debe surgir en nuestra vida y dentro de nosotros como en una Navidad que tiene lugar aquí y ahora. Así como una planta “tiene que tener el Sol dentro de ella” (must have the Sun within it), es decir, ha de tener “un Sol interno” para poder beneficiarse de la acción y las virtudes del “Sol exterior” (the outward Sun), del Sol que luce en el firmamento, sin lo cual no podrá recibir los beneficios que brotan de su luz y su calor --argumenta Law--, así también nosotros, los seres humanos, necesitamos que dentro de nosotros surja ese “Sol interior” que nos permitirá recibir la gracia vivificante y redentora del Sol divino que nos ilumina desde lo Alto.
	No podremos tener en nuestra vida, dice Law, la menor chispa ni de alegría ni de amor, si no nacemos de nuevo, si no se produce en nosotros mismos “un nacimiento de la Luz y el Amor celestiales”, si no se da en nuestra persona “un nuevo nacimiento de la Vida divina” (a new birth of the divine Life). El bien, la felicidad y la alegría, la salvación y la liberación --insiste Law-- no nos pueden venir de fuera, sino únicamente de “la renovada vida de Cristo dentro de nosotros” (the renewed life of Christ within us). Esta es la clave de nuestro retorno al estado noble y paradisíaco en que fuimos creados: “la Luz de Dios dentro de nosotros, el Espíritu de Dios operando dentro de nosotros, el nacimiento de Cristo viendo realmente la luz dentro de nosotros”.
	Meister Eckhart, que puede ser considerado el más alto representante del esoterismo cristiano, nos habla en términos muy semejantes del nacimiento de Dios en el propio interior. Lo que él llama “el nacimiento” (die Geburt), “el nacimiento del Hijo” (die Sohnesgeburt), “el nacimiento de Dios en el alma” (die Geburt Gottes in der Seele), constituyendo tal idea uno de los pilares de su doctrina. La cuestión esencial, sentencia Eckhart, es “hacerse Hijo” (Sohn werden) o, lo que es lo mismo, “hacerse cristiforme” (christförmig werden), adquirir o conseguir la forma propia de Cristo.
	Todo, según Eckhart, debe ir encaminado a prepararse para la unión con el Dios que está siempre presente en nuestro interior, y eso requiere que nazcamos interiormente a una nueva vida (la Vita Nuova cantada por Dante, cuyo símbolo es el número 9, Nove, que precede al 10, símbolo de la perfección y la plenitud, y por tanto de la Divinidad). Esta es para ti, nos dice el Maestro renano, la obra mejor y más perfecta que puedas imaginar: das allerbeste Werk. Pero para llevarla a cabo, advierte, tienes que purificarte de todo lo terreno y condicionado, de tal modo que “Dios esté en condiciones (in stande sei) de dar a luz dentro de tu alma a su Hijo unigénito igual que lo hace en sí mismo”. Eckhart pone en boca del mismo Cristo las siguientes palabras, como quintaesencia de su mensaje espiritual: “Hazte Hijo (werde Sohn), tal y como yo soy Hijo, Dios unigénito, y llega a ser [o conviértete en] el mismo Uno que soy yo” (werde dasselbe Eine, das ich bin).
	Meister Eckhart recurre asimismo en más de una ocasión a la simbología solar para ilustrar ese nacimiento de Dios dentro del alma, comparando la acción divina con la acción del Sol cuando resplandece o ilumina un objeto. Así, nos dice que la Luz de Dios penetra dentro de nosotros y se derrama en nuestro mundo interior de la misma forma que el Sol se derrama y penetra en las cosas tan pronto como el aire está limpio y claro. Y refiriéndose más concretamente al Geburt o nacimiento interior, lo describe así: “El alma despunta y asciende (geht sie auf) desde la aurora, desde la salida del Sol, desde el Corazón del Padre Celestial, en el cual sale y asciende (aufgeht) incesantemente el verdadero Sol, su Hijo unigénito (die wirkliche Sonne, sein eingeborener Sohn)”.
	Johannes Tauler, otro de los grandes místicos alemanes, nos anima insistentemente a recorrer “el camino que lleva al nacimiento de Dios en el fondo del alma” (der Weg zur Geburt Gottes im Seelengrund). Cuando aquello que hay en lo más profundo del alma, que no tiene nombre ni puede nombrarse, “el fundamento del alma” (der Seelengrund), retorna a Dios, es el hombre entero el que retorna a Dios, asevera Tauler. Al volver, reintegrarse y ensimismarse en Dios ese Seelengrund que es “lo Innominado” o “Sin-nombre” (das Namenlose) y “lo Innombrable” (dasUnnennbare), “responde a este retorno (Einkehr) todo lo que en Dios no tiene nombre (was namenlos ist), lo Innombrable (das Unnennbare), el Fundamento divino [el Fundamento o Fondo de Dios, der Gottesgrund], y se engendran así en el hombre la Palabra y la Luz divinas”. Tras explicar lo que es necesario para que se dé tal nacimiento o divinización interior del hombre, Tauler proclama: “Creedme: toda aflicción y tribulación sirve a este único fin, ¡que el nacimiento de Cristo tenga lugar en ti! Ningún poder del mundo, ni la vida ni la muerte, pueden impedir este nacimiento”.
	En uno de sus sermones de Navidad, cuyo argumento central es “el triple nacimiento” (die dreifache Geburt) que todo cristiano debería tener muy presente como fuente de alegría, Tauler resalta que tras el primero y el segundo nacimientos (siendo el primero cuando el Padre engendra al Hijo en su Esencialidad divina, y el segundo cuando el Hijo nace de la Virgen María), hay un tercero que es aquel en el que Dios nace dentro del alma. “El tercer nacimiento (die dritte Geburt) consiste en que Dios todos los días y a todas horas verdaderamente nace espiritualmente en gracia y amor en toda alma buena”. Pero para que se haga realidad dicho nacimiento, el ser humano tiene que imitar o incorporarse “la singularidad del Padre celestial en su entrada y salida (sein Eingehen und Ausgehen)”. “El hombre ha de tener también esta singularidad si quiere convertirse en una madre espiritual de este nacimiento divino: debe entrar por completo en sí y después volver a salir de sí” (er soll ganz in sich gehen un dann wieder aus sich gehen). Tauler añade más adelante que, el hombre deberá imitar asimismo a la Virgen María, con sus virtudes y cualidades, con la virginidad de su alma, para que en él pueda tener lugar este noble y alto nacimiento espiritual. Entonces conseguirá “el gran fruto” de dicha nacencia: “el mismo Dios (Gott selber), el Hijo de Dios (Gottes Sohn), la Palabra de Dios, que es y lleva dentro de sí todas las cosas (Gottes Wort, das alle Dinge ist und in sich trägt)”.
	Este triple nacimiento divino, subraya Tauler, es el que celebramos en la fiesta de Navidad. Pero el mismo Tauler aclara que se trata de algo que ocurre en todo momento; pues el niño e hijo al que hace referencia al pasaje de Isaías que Tauler pone como encabezamiento de su citado sermón de Navidad (Puer natus est nobis et filius datus est nobis; “Pues un niño nos ha nacido, un hijo se nos ha dado”, Is. 9, 5) es el que ha de nacer dentro de nosotros, en el interior de cada cual. Ese Niño, ese Hijo --palabras que hay que escribir con mayúscula, pues se trata del Hijo de Dios, el Niño Jesús--, nos es dado y regalado a cada instante: “Es nuestro (Er ist unser), nos pertenece por completo como algo propio (ist ganz uns zu eigen) y nos es más aún que propio (und mehr als zu eigen). Nace en nosotros sin cesar, siempre y en todo momento (Er wird allezeit, ohne Unterlass in uns geboren)”.
	* * *
	El Sol eterno penetra en el alma para tener en ella su nido, el nido donde se incubará la semilla solar, el germen divino. El ser humano ha sido comparado simbólicamente en todas las culturas tradicionales con el árbol. Es un árbol espiritual que ha de elevarse hacia el Cielo y hundir firme y profundamente sus raíces en la Tierra, para cumplir su función sagrada de eje, columna o puente que conecta Cielo y Tierra. Por otra parte, tanto en la tradición indoeuropea como en la cultura chamánica asiática cobra un especial relieve la imagen simbólica del “Árbol del Sol”, el abeto, pino, roble o cedro en el que se cobija y resguarda el Sol, como si fuera un águila, un halcón o cualquier otra ave solar, regia y señorial, pues necesita encontrar refugio y lugar de reposo, para salir después a lucir con más fuerza en el firmamento. Tras resguardarse en su árbol sagrado, el Sol volverá de nuevo a la vida y emprenderá el vuelo hacia las alturas para iluminar y dar vida al Mundo.
	Bella imagen simbólica que nos ilustra sobre cuál debería ser nuestra actitud en la fiesta solsticial y navideña. Al igual que los árboles ofrecen cobijo y protección a los pájaros y las aves para que puedan anidar dentro de sus altas y frondosas copas, poner allí sus huevos y criar a sus polluelos, convirtiéndose así dichas copas arbóreas en su hogar, nosotros, los seres humanos, como árboles espirituales, debiéramos preparar y ofrecer nuestro interior para que el Sol divino encuentre en él su nido propicio. Ese nido que, con su forma circular y el color amarillo, áureo o dorado, de las cálidas pajas que forman su mullido lecho, su cálido interior, se presenta como un auténtico reducto o recinto solar, un hogar dispuesto para el Sol en su alto refugio arbóreo.
	Como un caso concreto de “Árbol del Sol” puede ser considerado el Árbol de Navidad, que se configura precisamente como un árbol luminoso, radiante, lleno de luces. El abeto navideño, que hunde sus raíces en la primitiva tradición nórdico-germánica y su culto solar, recibe en ella los nombres de “Árbol de la Luz” o “Árbol de las luces” (Lichtbaum), pues se trata de un árbol erigido y engalanado con un rito sagrado, en cuyas verdes ramas se cuelgan velas y otros objetos luminosos o resplandecientes, para llamar al Sol, atraerlo y recibirlo en los momentos iniciales del Solsticio, acogiendo, protegiendo y recogiendo su luz benefactora.
	El Árbol de Navidad se alza ante nosotros con un mensaje de vida. con su colorido, su verdor perenne y sus luces se nos presenta como un ejemplo o como un recordatorio bien visible y elocuente de lo que debemos ser en estas fechas sagradas: árboles del Sol, árboles de la Luz, árboles del Principio, árboles de Dios. Nos recuerda que debemos trabajarnos para que en nosotros pueda nacer la Luz y estemos así en condiciones de irradiarla después al Mundo.
	El poeta mejicano --o novohispano, para ser más exactos, ya que México, o Nueva España, formaba entonces parte del Imperio Español-- Hernán González de Eslava, autor de numerosas poesías sagradas, tiene unos bellos versos referidos a la Virgen, pero que pueden ser también aplicados al alma humana, en la perspectiva que aquí estamos considerando:
	Al Sol, Morena, anduvisteis
	Tanto que en vos se encerró:
	El Sol de vos se vistió
	Y vos del Sol os vestisteis.
	Esa “Morena” de que habla el poeta sería en este caso el alma humana: tan aficionada a contemplar el Sol divino, estando siempre al Sol para recibir su gracia y bendición, que no sólo se vuelve “morena” (con una morenez de pura bondad), sino que además el Sol llega a querer morar en ella como dentro de un cálido hogar o claustro materno.
	El alma humana se viste del Sol divino, se arropa con su Luz, para nacer a la vida espiritual. Y el Sol divino se viste y reviste del alma al penetrar o nacer en ella. Hay, pues, un doble nacimiento: el nacimiento de Dios en mi alma y el nacimiento de mi alma en Dios. Dos versiones o direcciones del nacer, una que va de Dios al hombre y otra que va del hombre hacia Dios, pero que en realidad son un solo y mismo nacimiento: el alumbramiento de lo Divino. Ahora bien, como enseñan de forma unánime los místicos cristianos de todas las épocas, para que Cristo, el Sol divino, nazca dentro del alma, ésta tiene que adoptar la misma actitud de la Virgen, actitud humilde y receptiva, auténticamente virginal, de total disponibilidad, de completa abertura y vaciedad, repitiendo las mismas palabras que la Virgen pronunció: “Hágase en mí según tu palabra”.
	Subrayando que la espiritualidad cristiana consiste esencialmente en un “renacimiento espiritual” (renaissance spirituelle) o “nuevo nacimiento” (nouvelle naissance), el Abad Henri Stéphane resalta la analogía existente entre la Virgen y “el alma iluminada”, en la cual se da el nuevo nacimiento de Cristo. De la misma forma que Dios no creó el mundo una vez (“en el comienzo”), sino que “lo crea a cada instante”, el nacimiento de Cristo no ha tenido lugar una sola vez, sino que se perpetúa cada vez que acontece ese “nuevo nacimiento”, es decir, cada vez que una persona hace nacer al Hijo de Dios de nuevo dentro de sí. En este sentido, sostiene Stéphane, el cristiano puede ser considerado tanto “hijo de la Virgen” (fils de la Vierge) como “madre del Cristo” (mère du Christ) en la medida en que realiza “la Virginidad esencial de María” (la Virginité essentielle de Marie), con todas las “virtudes espirituales” que van ligadas a tal Virginidad sagrada: pureza, humildad, sencillez, amor, piedad, devoción, aceptación incondicional de lo real. Virtudes que se resumen en la palabra griega Sophrosine, que significa “estado sano de la mente o del corazón”.
	Stéphane, siguiendo la más estricta teología cristiana, no duda en afirmar que la auténtica espiritualidad se resume en “la muerte mística del alma en la cual el Padre quiere engendrar al Hijo por la operación del Espíritu Santo”. Muerte mística que significa morir al Devenir, a lo temporal y mundano, para nacer al Ser, yendo incluso más allá, hasta llegar al Supra-Ser; es decir, elevarse por encima del Dios personal para, a través de Él y por medio de Él, confluir en la Deidad o Divinidad (die Gottheit), Es un perecer a lo relativo, a lo temporal, perecedero y condicionado, para ver la luz en lo Absoluto, en lo Incondicionado, Infinito y Eterno.
	Esa alta meta del Supra-Ser, al que también se da a veces el nombre de No-Ser (un No-Ser que, situándose en lo Alto, en la cúspide metafísica, está en los antípodas del No-Ser del Nihilismo, situado en el extremo opuesto, en el nivel inferior o más bajo imaginable, como anti-ser), es la Cima del Ser, el Tao, el Todo o la Totalidad (la Toda-Realidad, Toda-Posibilidad), el Dharmakaya (el Cuerpo del Dharma), Tathata (la Talidad), Sunyata (el Vacío supraontológico), el Ain (la Nada, Vacuidad o Vanidad suprema), el En-Sof (lo Infinito), Kéter (la Corona suprema), el Brahman. (Nirguna-Brahman, el Brahman sin cualificación, sin atributos), la Nadidad o Nada supraesencial (el Punto Cero, anterior al Uno, a la Unidad, que está más allá de todo y que todo lo contiene). Hay que aclarar que esa Nada o Nadidad, ese Vacío o No-Ser (Non-Être lo suele llamar René Guenón), significa Sobreabundancia suprainteligible, Plenitud rebosante de sentido, Anterioridad a todo lo imaginable y concebible, Trascendencia a cualquier nombre, noción, concepto o idea por muy elevada que sea.
	No puedo evitar sentirme atraído por la llamativa y sonora similitud existente entre la palabra “Navidad” y la que acabamos de citar, “Nadidad”. Y es que la Navidad, que actualmente ha degenerado lamentablemente en una feria de las vanidades, viene a ser en verdad una fiesta de la Nadidad, en la cual todo queda reducido a vanidad por el resplandor de la Vanidad última y suprema que, según la Biblia, es Dios, “Vanidad de vanidades”, cuya Luz hace que las cosas, por muy importantes que aparenten ser, aparezcan en su inanidad, fatuidad, futilidad y nulidad, como puras vanidades, pudiendo quedar fulminadas y pulverizadas por completo (lo que resulta aplicable, especialmente, a todo aquello que prescinde o se aleja de Dios, que se enfrenta o trata de oponerse a lo Divino). La Luz de la verdadera Navidad, con su aliento sacro, hace añicos el festival de banalidad y trivialidad en que hoy se han convertido las fechas navideñas, para hacer que resplandezca la Nadidad divina, la Talidad o Esoidad de la doctrina budista (en inglés Thatness o Suchness), en la cual todas las cosas recobran su autenticidad, su sentido y significación genuinos.
	Uno de los representantes de la Teosofía cristiana que más ha insistido en la doctrina del Neugeburt, el renacimiento o regeneración interior, el “nuevo nacimiento espiritual”, con la consiguiente contrapartida de la muerte mística (la muerte del “viejo Adán” para que nazca “el Nuevo Adán”, que es Cristo), es Valentin Weigel, uno de los primeros místicos protestantes, casi contemporáneo de Lutero, el cual trata este tema en todas y cada una de sus obras, de una hondura y claridad sorprendentes. Lo que debe hacer todo buen cristiano es, según Weigel, “matar el viejo Adán y vivir según el hombre nuevo en Cristo”. Y para ello, tiene que pasar por el Neugeburt (Nuevo nacer), o sea “el bautismo del Espíritu”, que significa “nacer en Dios” (aus Gott geboren werden). Entonces viene “el Fuego celestial” (das himmlische Feuer), que es “el Espíritu Santo”, y resurge “el hombre interior, invisible, recto y justo” (der innerliche, unsichtbare, rechte Mensch), cuyo órgano principal es “el ojo” (das Auge), el Ojo del Corazón o del Intelecto, por medio del cual el ser humano puede conocer “todas las cosas, tanto visibles como invisibles, tanto naturales como sobrenaturales”. Cristo se encarnó, proclama Weigel, “para que su Espíritu esté en nosotros”, y por eso “ha de estar también Él en nosotros a través del Neugeburt”. Gracias al Neugeburt, estará en mí “el Reino de Dios, la Ley y Palabra de Dios” --medita el Pastor de Zschopau--, y por tanto me situaré en el Centro, en el Punto central del Cosmos, en medio de todas las creaturas, como auténtico Mikrokosmos, y habitaré en “el Jardín interior” (der innere Garten), que es “el Espíritu de Dios, la Vida dentro de nosotros”.
	No podríamos dejar de citar aquí al preclaro y profundo Angelus Silesius (pseudónimo de Johann Scheffler, poeta místico alemán del siglo XVII), quien trasmite su doctrina espiritual en breves y bellas poesías. En uno de sus poéticos epigramas, con claros acentos navideños, Angelus Silesius habla de este nacimiento de Cristo en el alma con una belleza que llega al corazón:
	Wird Christus tausendmal zu Bethlehem geboren
	und nicht in dir, du bleibst doch ewiglich verloren.
	“Aunque Cristo hubiera mil veces en Belén nacido / si no lo hace en ti, permanecerás con todo eternamente perdido”. Y en otro de sus hermosos versos místico-didácticos, Angelus Silesius insiste en la idea ya expresada por Eckhart, diciendo que el mejor acto de culto y el más alto servicio a Dios (der höchste Gottesdienst) es “hacerse igual a Dios”, o sea, tener la misma forma que Cristo, “ser cristiforme (christförmig) en cuerpo, en vida, en gestos y ademanes”.
	Una formulación tan bella como profunda de esta doctrina la encontramos en Franz von Baader, filósofo, teólogo y místico del siglo XIX, destacado representante del Idealismo alemán. Toda “la doctrina del renacimiento” (die Lehre der Wiedergeburt), afirma Baader, se resume en el nacimiento de Dios, de Cristo, dentro de ti mismo. Dios, que es “Amor engendrador y creador” (gebärende und schaffende Liebe), no se contenta con crear y dar el ser a las creaturas --nos dice el genial filósofo bávaro--, sino que quiere “engendrarse Él mismo de nuevo cual hijo [niño, crío o criatura = Kind] dentro de ellas, para crecer con ellas y en ellas como Dios completo, acabado y consumado (vollendeter Gott)”. Lo cual significa “engendrarse como Dios por segunda vez, o sea, como Dios de y para la creatura”; pues sólo entonces, añade Baader, “se convierte el Creador en Padre de lo creado” (wird der Schöpfer zum Vater des Geschöpfes).
	Un elemento capital en el pensamiento filosófico y teológico de Baader, que él recoge de Jakob Böhme, es el concepto de “imagen” (Bild), con sus derivados lingüísticos en lengua alemana: Einbildung (imaginación), bilden (formar, modelar, instruir), Bildung (formación, educación, urbanidad), Ausbildung (instrucción, desarrollo, perfeccionamiento). Baader aplica esta idea, para él tan importante, de la “imagen” y el “imaginar”, esto es, el formar o dar forma plasmando una imagen creada por la imaginación, al mensaje místico del nacimiento de Dios dentro del alma. Hay que tener presente que Baader ve en Cristo “la Imagen de Dios” (das Bild Gottes). Y para mejor entender las ideas de Baader, conviene hacer notar el parentesco existente entre el alemán bilden y el inglés to build (pronunciado bild), que significa “construir” o “edificar”, y en sentido figurado “crear”.
	Con un lenguaje de gran altura intelectual y rebosante de poesía, Baader proclama que debemos ver a Cristo como Imagen modélica que ha de nacer y quedar plasmada dentro del alma. Jesús, “modelo del hombre nuevo en cada cual”, debe “adquirir una forma” (eine Gestalt gewinnen) en sus discípulos, en todos aquellos que le aman y le siguen. Ser cristiano significa, según Baader, “ganar o conquistar la propia identidad a través del nacimiento de Cristo en nosotros”. Para vivir como cristianos, hay que descubrir de forma viva la Palabra, “la Imagen de Dios”, dentro de uno mismo. Cristo, al nacer en nuestro interior, nos dará la fuerza necesaria para que nuestra imaginación trascendente pueda plasmar en nosotros de forma mágica (magisch), imaginativa (imagisch) su Imagen (Bild), dándonos así una nueva formación (Bildung), una cultura integral y una perfección (Ausbildung), comparables a las que consigue el buen artista al plasmar en su obra la imagen que tiene en la mente.
	Según Baader, la fuerza crística despierta en mí todo el poder de la imaginación, la cual, en su capacidad creadora y formadora, no sólo me lleva a buscar la Imagen ideal, esa Imagen perfecta de humanidad que es Cristo, sino que me permite realizarla, hacerla realidad, darle forma real y efectiva en mí mismo. Cristo, afirma Baader, es “lo embrionario en el hombre”, que espera ser engendrado, nacer y desarrollarse en el seno materno del alma. “La imagen que se ha introducido en la mente (das Geistbild) se coagula (gerinnt), por así decirlo, en la carne y sangre de Cristo, como el hijo en la madre (wie das Kind in der Mutter)”.
	Estas ideas cobran un valor especial en la atmósfera navideña, tan rica en potencial imaginativo, tan cargada de imágenes entrañables, coloridas y luminosas. En estas fechas que ponen ante nuestros ojos la imagen del Portal de Belén y el Nacimiento de Cristo, el planeamiento de Franz von Baader, con su profundo enfoque esotérico, no puede menos de aportarnos un poderoso caudal de inspiración. Las fiestas navideñas, en las que ponemos tanta imaginación, volviendo a ser niños y sintiéndonos acariciados por los vientos purificadores que vienen a la vez del Oriente y del lejano Norte, se nos presentan como unas auténticas fiestas de la Imagen y del poder imaginativo.
	Y ya que hablamos del concepto de “imagen”, no estará de más volver la mirada a una imagen simbólica que ha revestido especial valor para la tradición cristiana copta, cuyas raíces se remontan al antiguo Egipto, como es la figura de Horus, el dios-halcón que lucha por el triunfo de la Luz al servicio de Osiris y de Ra, representaciones mitológicas del Sol divino. Ya hemos hablado en otro lugar del paralelismo existente entre las figuras de Cristo y de Horus, paralelismo en el que han insistido desde hace siglos los coptos, o sea los cristianos egipcios, que llamaron a Cristo “el nuevo Horus” y “nuestro Horus”. Horus, llamado a veces “el Apolo egipcio”, ha sido generalmente identificado con el Logos, viendo en él una representación simbólica del Verbo divino que rasga con su palabra luminosa y fulminante el silencio tenebroso del Caos, personificado en la antigua mitología egipcia por Set, el enemigo de Horus, el genio del mal y de los vendavales del desierto.
	Pues bien, G.A. Gaskell, en su Dictionary of the Sacred Language (“Diccionario de la Lengua Sagrada”), considera que el mito del nacimiento de Horus, que tanta importancia cobra en la mitología y religión egipcias, significa “el nacimiento de Cristo en el alma en el plano búdico” o, dicho con otras palabras, “el Sí-mismo que comienza a encarnarse en el ser humano” (the Self commencing to incarnate in the human being), indicando el punto en el cual entra en una persona humana “el Hijo de la Mente” (the Son of Mind). Por otra parte, es interesante constatar que ya Plutarco indicaba que Horus, o Harpócrates (como era llamado por los griegos), nace justamente en el Solsticio de Invierno.
	En relación con el nombre de Horus, René Guenón ha hecho unas interesantes observaciones al señalar que el nombre de Horus deriva de la palabra egipcia hor, que significa “corazón”, la cual, a su vez, presenta una cierta conexión, aunque sea por simple “convergencia fonética”, con las palabras que en otros idiomas significan “corazón”: heart en inglés, Herz en alemán, kêr o kardiá en griego, hr o hrdaya en sánscrito. Voces todas ellas que presentan una raíz común: HRD o KRD. Por otra parte, Guenón llama la atención sobre la coincidencia con la palabra hebrea hôr o hûr, que significa “caverna”, lo que no deja de guardar una clara relación con lo anterior, pues el corazón es concebido en la simbología tradicional como una cueva o caverna: “la cavidad o caverna del corazón”.
	Todo ello tiene especial interés por lo que en otro momento veremos al analizar el simbolismo del Portal de Belén como gruta o cueva donde tiene lugar la teofanía, como lugar del Corazón y como centro en el que nace y se revela la Divinidad. El nacimiento de Horus, e incluso su mismo nombre, apuntan, por tanto, de forma simbólica al nacimiento de Dios dentro de nuestro propio corazón.
	* * *
	En su “Oratorio de Navidad” (Weihnachts-Oratorium), Johann Sebastian Bach, el gran compositor del Barroco alemán, figura cumbre en la Historia de la música europea, cuya obra se distingue por su hondo sentido religioso, incluye un coral (el Nº 9 de la obra) que, aun quedándose en el plano exotérico, emotivo y sentimental propio del pietismo protestante, apunta a este nacimiento interior de Cristo:
	
	Ach mein herzliebe Jesulein,
	Mach dir ein rein sanft Bettelein,
	Zu ruhn in meines Herzens Schrein
	Daß ich nimmer vergesse dein!
	“¡Oh, mi bien amado y pequeño Jesús [Jesusito de mi vida], / Hazte una limpia y dulce camita, / para descansar en el santuario de mi corazón, / de tal modo que yo nunca te olvide!”. Con la palabra Bettelein, diminutivo de Bett (“cama”), tan parecida a Bethlehem, el nombre alemán de Belén, Bach parece querer aludir a la transformación del alma en un portal de Belén dentro del cual haya una cuna en la que Jesús pueda nacer y descansar en paz, de tal modo que se encuentre allí siempre presente, en un clima confortable, sintiéndose querido, bien arropado y a gusto.
	Nuestra vivencia de la Navidad se verá colmada, plena y radiante, si conseguimos que tenga lugar dentro de nosotros mismos el nacimiento del Niño-Dios, el Niño-Sol, que en el lenguaje sagrado de la tradición hindú recibiría el nombre de Bala-Surya (semejante al de Bala-Krishna, “el Niño-Krishna”, tan entrañable para el culto vaishnava o vishnuíta). Recordemos que Sri Ramakrishna, el Sabio iluminado de Dakshineswar, recomendaba, como una de las formas mejores para acercarse a Dios, el imaginarlo y mirarlo como un niño, como una pequeña criatura, como un indefenso bebé que despierta en nosotros la ternura y requiere nuestro cariño, nuestro cuidado y nuestra protección.
	Sería imperdonable no citar aquí, aunque sea en un breve fragmento, alguna de las poesías místicas de Teresa de Lisieux, más conocida como Santa Teresita del Niño Jesús. He aquí la segunda y tercera estrofas de la que lleva por título A l’Enfant Jésus (“Al Niño Jesús”), llena de ternura, que guarda una gran similitud con el texto puesto en música por Bach:
	De ta petite voix d’enfant,
	Oh! quelle merveille!
	De ta petite voix d’enfant,
	Tu calme le flot mugissant,
	Et le vent.
	Si tu veux te reposer,
	Alors que l’orage gronde,
	Sur mon coeur daigne poser
	Ta petite tête blonde.
	“Con tu pequeña voz de niño, / ¡Oh! ¡que maravilla! / Con tu pequeña voz de niño, / Aplacas la ola rugiente, / Y el viento. / Si quieres descansar, / mientras brama la tempestad, / Dígnate posar sobre mi corazón / Tu pequeña cabeza rubia”. Y Santa Teresa, después de haber resaltado la sonrisa del Niño Jesús, termina su poesía con las siguientes palabras: Tojours avec mon plus doux chant, / Je veux te bercer tendrement, / Bel Enfant! (“Siempre con mi más dulce canto, / Quiero acunarte tiernamente, / ¡Bello Niño!”).
	En otro de sus poemas, el titulado Glose sur le Divin (“Glosa sobre lo Divino”), Santa Teresita del Niño Jesús llama a Dios “el Astro celestial del amor” (l’Astre celeste de l’amour), y exalta su poder, con el cual es capaz de nacer y transformarse en la persona que lo contempla y le rinde culto:
	L’amour, j’en ai l’expérience,
	Du bien, du mal qu’il trouve en moi,
	Sait profiter; quelle puissance!
	Il transforme mon âme en Soi.
	“El amor, tengo la experiencia, / Del bien y del mal que encuentra en mí, / Sabe sacar provecho; ¡qué potencia! / Él transforma mi alma en Sí”. El Amor divino opera el milagro de liberar del yo y convertir el “mí” (moi) en “Sí” (Soi), ese Sí divino que todo lo sostiene y todo lo llena con su Sabiduría y su Amor. Resulta significativo que Santa Teresa de Lisieux centre su amor de forma predominante en la figura de quien ella misma llama a veces, además de “Sol de vida” (Soleil de vie), “el pequeño Niño de la Navidad” (le petit Enfant de Noël),
	He aquí una forma de devoción y contemplación, muy propia de la Bhakti o Vía del Amor, que cobra especial valor en la Navidad, cuando todas las miradas van dirigidas al Niño divino nacido en el Portal de Belén, que brilla como un pequeño Sol sobre el pesebre situado en el centro del Portal, escoltado por sus padres, la Virgen y San José, así como por los dos animales que le acompañan, el buey y el asno (o la mula), como expresión simbólica del culto y el devoto homenaje que la Naturaleza rinde al Sol eterno. En ambos animales, al igual que en las figuras del padre y la madre del Niño-Dios, podría verse una representación simbólica de las dos fuerzas, el Yang y el Yin, la fuerza enérgica y la blandura sumisa, el vigor duro o rudo y la ternura suave y humilde, que están presentes en la Naturaleza y regulan el Orden cósmico. Podría por tanto verse también en ello un símbolo de la unidad, la armonía y la integración de los contrarios, algo muy propio de la Navidad.
	Evidentemente la aproximación a la Divinidad puede asumir otras muchas y muy diversas formas, de las que la Gran Tradición nos ofrece inagotables ejemplos. Podemos concebir a Dios como Rey o Líder, como Amigo, como Amado o Amada, como Esposo o Esposa, como Padre-Madre, incluso como Hijo (necesitado de nuestro amor paternal y maternal). Esta última posibilidad, que viene a coincidir con la imagen de Dios como niño o bebé recién nacido, resulta asimismo especialmente adecuada en estas fechas en que celebramos el nacimiento del Sol, el Astro Rey fuente de luz y de vida. Y también el nacimiento del Sol divino, el cual nace lógicamente dentro de nosotros como un pequeño embrión o germen de luz que surge cual hijo nuestro, como un niño que irá luego creciendo en fuerza y luminosidad gracias a nuestros cuidados y nuestra devoción.
	Por supuesto, como el mismo Ramakrishna se encargó de enseñar a sus discípulos, podemos imaginar a Dios de forma preferente, según la inclinación y vocación de cada cual, como Verdad (sería la forma proferida por la persona de vocación intelectual, filósofo o científico), como Bien y Bondad (la persona más inclinada a la acción y atenta a la moral) o como Belleza (la postura ideal para la persona de inclinación artística, poética o estética). Actitudes todas ellas que no son sino formas distintas de expresarse el Amor hacia la misma Realidad Suprema.
	No quedaría sino añadir, a este respecto, que esos tres supremos valores, la Verdad, el Bien y la Belleza, son una misma cosa con el Sol divino, y que toda belleza, verdad y bondad que podamos encontrar en el mundo no es sino una consecuencia de la irradiación que arranca del Foco luminoso, trascendente, uno y único, que es el Sol eterno. Son los rayos de este Sol divino los que hacen posible todo lo verdadero, bueno y bello que nos sale al paso en la vida, y lo hacen precisamente para ayudarnos a encontrar ese Sol que es el Ser Supremo, nuestro Norte, Origen y Meta final.
	El mirar y contemplar a Dios como niño recién nacido viene a coincidir, o tener al menos una estrecha conexión, con el “hacerse niños” recomendado por Jesús y puesto como condición para entrar en el Reino de los Cielos. El ideal expuesto también por Lao-Tse cuando nos dice que el Sabio es como un niño recién nacido y por eso nada le puede dañar. Al contemplar al Niño-Dios, en su inocencia e ingenuidad, retornamos nosotros mismos a la infancia; se nos contagia esa naturaleza o cualidad infantil. Sentimos la sonrisa de la infancia, que nos envuelve y nos hace ver las cosas de otro modo, abierto, entrañable, afable, mágico y poético. Nos sonríe desde lo Alto y desde dentro ese minúsculo Sol divino que empieza a irradiar y a expandir su luz en el Portal de Belén, y sentimos su caricia áurea, caricia helíaca, caricia de plenitud y de paz.
	Una caricia, ésta del Sol-Niño, que nos infunde y contagia una disposición jovial, festiva y juguetona. Despierta y cultiva en nosotros un aliento infantil que nos anima e impele a vivir jugando, a participar con toda nuestra alma en el Juego divino, lo que la tradición hindú llama el Lila, el “Juego de Dios” o “Juego cósmico”, en el que se manifiesta el Principio creador, por el mero placer gozoso de crear, dando lugar así a la Creación o Manifestación universal. La mirada, el gesto y la caricia del Sol-Niño nos llevan a adoptar una actitud lúdica ante la vida, viviéndola así como un niño que disfruta de un perpetuo y santo recreo, en el cual se mueve feliz, contento, distendido, lleno de gozo, encantado y fascinado, al tiempo que con dicho juego o recreo se van recreando, restaurando, revigorizando y revitalizando sus propias energías.
	En el clima sonoro y musical, solar y luminoso, mágico y poético, infantil y filial de la Navidad tiene lugar un auténtico reencantamiento del mundo. El mundo recobra su magia, su hechizo, su encanto, su charme, su poder de asombro y fascinación, cosas todas ellas que derivan de su condición sagrada. Es el fluido sagrado que recorre y permea la realidad lo que hace que ésta resulte tan asombrosa, atractiva y seductora, rebose de ángel y carisma trasmutador, como suele decirse en lenguaje coloquial. Y ese fluido sagrado es justamente el que se reaviva y potencia en el ambiente navideño, despertando un poderoso caudal de ilusión. Por eso, la Navidad o Solsticio reencanta el mundo, vuelve a encantar este mundo desencantado, desilusionado que ha creado la moderna civilización profana, individualista y materialista. Todo se torna misterioso, revelador, encantador y fascinante para nuestra mirada infantil, recuperada gracias al aire renovador que nos llega en las Navidades.
	En su poema teológico “Christus”, el poeta catalán Agustí Esclasans canta al “hombre sol” que es capaz de sentir la “caricia de oro, grito de la luz” (carícia d’or, crit de la llum), así como “el reflejo del rayo de sol que danza / dentro del cristal multifacético de la hora” (el reflex del raig de sol que dansa / dins el cristall multicairat de l’hora), y que, con esa su noble sensibilidad áurea y solar, se abre a la eclosión del “Cristo interior”, haciendo que fructifique “el germen cristológico” que todo ser humano porta dentro de su corazón.
	Crec en el Crist interior.
	Sigui jo sol el ritme màgic
	que trena i forja el món sonor
	beneïdor del viure tràgic,
	el ritme d’or del Crist interior
	“Creo en el Cristo interior. / Siga yo solo el ritmo mágico / que arrastra y forja el mundo sonoro / bendecidor del vivir trágico, / el ritmo de oro del Cristo interior”. La Navidad lleva consigo una explosión de júbilo, de alegría y regocijo porque, con ese triunfal renacer del Sol, el Ser vence al No-Ser, la Vida triunfa sobre la muerte, el resplandor de la Sabiduría acaba con la oscuridad de la ignorancia y el vicio (la pasión y el deseo desviados), la calidez del Amor se sobrepone a la gélida frialdad del desamor, del odio y del rencor.
	* * *
	En la vivencia sagrada de la Navidad confluyen dos corrientes o vertientes de la espiritualidad. Dos corrientes que obedecen a dos planos o niveles de comprensión y de experiencia personal. Se trata de dos formas del camino religioso, religador o revinculador; esto es, el camino que nos religa a la Fuente de nuestro ser, que nos vuelve a conectar y unir con el Manantial de la vida.
	Nos hallamos ante dos caminos, vertientes, planos o niveles igualmente legítimos, que no son opuestos, sino complementarios: por un lado, el camino devocional, piadoso, fideísta, exotérico, más bien de tipo teológico y moral, propio del creyente (vía o camino que normalmente suele identificarse con la religión tal y como ésta se entiende en Occidente); por otro lado, el camino iniciático, místico y mistérico, metafísico, esotérico, propio de la actitud sapiencial y vidente (que cultiva, sobre todo, la visión). La primera de las dos formas de espiritualidad pone el énfasis en la fe y el creer; la segunda, en el ver y realizar (hacer realidad en la propia experiencia, una vez que se ha visto con los ojos del Espíritu). En el primer camino, instalado en la dualidad, predomina la distinción, la separación y la distancia entre el Creador y la creatura, mientras que en el segundo, asentado en la no-dualidad, el foco está puesto en la Suprema Identidad, la unión e identificación entre Dios y el hombre (descubriendo así el ser humano su verdadera y profunda identidad).
	En la celebración sagrada de la Navidad deberían integrarse y fundirse ambos caminos o vertientes --respetando y teniendo siempre en cuenta las diferentes capacidades, de los individuos, así como la inclinación predominante y la distinta manera de ser de cada persona--, para de ese modo reforzarse, iluminarse y darse sentido recíprocamente, desembocando así en una vivencia íntegra y plena de las fiestas navideñas.
	Una vez hecha esta aclaración previa, y por todo lo que hemos dicho anteriormente, podemos resumir así el mensaje más profundo de la Navidad: el Sol eterno, al nacer dentro de nosotros, nos ayuda a descubrir nuestra propia y auténtica identidad, nuestro verdadero Yo, nuestro Yo inmortal y eterno. Nos abre el camino, arduo, escarpado, oculto y reservado a los espíritus esforzados y debidamente cualificados, que conduce a la conquista y realización de la Suprema Identidad, el misterio de la identidad, igualdad o equiparación entre el Espíritu del ser humano y el Espíritu divino, el Gran Espíritu, que se hace presente en el hombre.
	Muy iluminadoras, tan certeras como profundas, son las palabras con las que Frithjof Schuon resume esta alta doctrina espiritual: “no es más que en Dios que soy realmente «Yo» («Moi»); en la ilusión individual, estoy como separado de mí mismo”, pues “el «yo» creado (le «moi» créé) no es más que un velo que me oculta a «Mí-mismo», que soy increado (me cache à «Moi-même», qui suis incréé)”. Gracias al conocimiento de mi Centro supra-personal, “mi Esencia supra-individual”, afirma Schuon, me abro a lo Real, lo Absoluto, lo Infinito, y “Dios me penetra y me santifica, absorbiendo por otra parte mi existencia; me hace llegar a ser Lo que soy en realidad (Ce que je suis en realité) y desde toda la eternidad, a saber: Él-mismo (Lui-même)”.
	Observemos que la expresión francesa Ce que je suis, utilizada por Frithjof Schuon (con el Ce en mayúscula), y que hemos traducido como “Lo que soy” (con el artículo neutro “Lo” también en mayúscula), debería traducirse literalmente por “Eso que soy”, al corresponderse el adjetivo francés Ce exactamente con el español “Eso”. Y hay que añadir, como detalle importante que ayuda a entender el sentido profundo de la frase citada, que tales voces, el francés Ce y el español Eso, al estar en mayúscula, vienen a ser el equivalente al término sánscrito Tat --cuyo parentesco con el inglés That y el alemán Das resulta evidente--, usado en la tradición hindú para designar lo Absoluto, el Brahman, como puede apreciarse en la fórmula upanishádica Tat tvam asi, “Eso eres tú” (That you are; Das bist du). Ahí está la cima de la Sabiduría: descubrir o realizar que tú eres Eso, Tat, o sea, lo Absoluto.
	Únicamente en Dios puedo conocerme y reconocerme realmente. Únicamente enraizando mi vida en el Principio puedo encontrarme y descubrirme a mí mismo, verme como realmente soy y ser auténticamente “Yo”. Sin Dios, separado y distanciado de Él, prescindiendo de su Presencia, no soy nadie, no soy yo, estoy ausente de mi propia realidad personal, no estoy presente a mí mismo. No soy yo sino otro; un otro extraño y demencial, extravagante (que vaga extra-orden o fuera del orden, fuera de sí, sin saber quién es ni adónde va); un otro que vive desmayado y descentrado, extraviado en la pura otredad, perdido en la exterioridad, errante en el mundo de afuera, girando sin descanso, sin norte ni sentido en el puro Devenir, sometido a la rueda del Samsara.
	Al separarme de Dios me separo de mi propio ser, me alejo de mi Self, me distancio de mi Imagen íntima y celestial, del Modelo o Arquetipo que me hace ser tal como soy, me constituye como persona y en el que puedo mirarme como en un puro y noble espejo. Lejos de Dios, del Ser y Supra-Ser, de lo Absoluto, que es mi honda realidad, vivo como un extraño a mí mismo, me encuentro lejos de mí, apartado de aquello debería interesarme ante todo. Vivo como alienado y enajenado, aunque no me dé cuenta de ello. Es la Seinsentfremdung sobre la que nos advierte y alerta Karlfried Graf Dürckheim (enajenación o extrañamiento del Ser: de fremd, “extraño”, y Sein, “Ser”).
	Únicamente conectándome con lo Absoluto puedo encontrar, sentir, ver y palpar mi verdadera realidad, mi intimidad o mismidad más honda, a la que seguramente nunca he llegado (y quizá no me he atrevido jamás a buscar ni mirar). Sólo en Dios soy realmente Yo, sintiendo, viendo y palpando lo que en verdad y en toda su hondura significa ese “Yo” mío. Sólo cuando me abro a Dios, y cuando Dios me ilumina desde dentro, puedo descubrir el meollo de la frase “Yo soy”, entendiendo cabalmente, sin sombra de duda, lo que entrañan y verdaderamente quieren decir cada una de las dos palabras que la forman: “yo” y “soy”. Sin la Luz que viene de Dios, de lo supremamente Real, no podré jamás desentrañar el misterio de mi yoidad, de mi ser y mi existir.
	Mi individualidad, mi pequeño yo, el yo mezquino, efímero y condicionado, me separa de mí mismo, como bien asevera Schuon. Me oculta mi verdadera realidad, me aleja de mi Esencia y mi Centro, me aísla de todo aquello que me hace ser quien soy, dejándome solo y abandonado, sumido en un estado de indigencia existencial, aislado de todo y del Todo (ese Todo o Totalidad que es lo Absoluto, al cual estoy esencial e íntimamente unido). Con las brumas, las nieblas y tinieblas con las que nubla mi mente, me impide conocerme en verdad y a fondo. Presenta ante mí un auténtico espejismo, que me engaña y me hace ver como real lo irreal, me hace creer que soy el yo individual, contingente y perecedero, que es lo primero con lo que me encuentro y lo que se impone de forma inmediata a mi consciencia vital. Prisionero de los esquemas forjados por ese mismo yo individual, confundido y aturdido por el espejismo egótico, llego a tomar erróneamente por mi auténtico Yo al yo creado, temporal y mundano, que es un yo ilusorio y falso, sin realidad ni consistencia alguna.
	La Navidad, con su atmósfera sacra, mágica y poética, me invita y me incita a romper esa tiranía de mi falso yo. Con su ambiente de serenidad, de luz y calor hogareño, me facilita la acción o actitud contemplativa de recogerme en mí mismo, preparándome así para descubrir el misterio que se oculta en mi persona y que está en la raíz misma de mi ser. Me impulsa a liberarme de la costra asfixiante de ignorancia y pasión viciosa que me imponía el ego, el yo impostor y parásito que se interpone en mi camino y me impide caminar, succionando y malogrando mis mejores energías. Corrige la visión errónea que yo tenía de las cosas y de mí mismo. Me hace ver la realidad tal como es y, de este modo, me abre el camino al encuentro conmigo mismo, al reencuentro con mi más alto Ser.
	En la Navidad, cuando es vivida de lleno y de forma auténtica, tiene lugar por tanto el gran milagro del autodescubrimiento. Al abrir mi ser al nacimiento de Dios, me abro a mi propia realidad y renazco a una nueva vida. Dios, al nacer en mí, penetra hasta los últimos entresijos de mi ser, y al inundarme con su Presencia me purifica y santifica, me ilumina y aclara, me redime, me libera de la opresión y tiranía del ego, que me impide encontrarme y conocerme a mí mismo.
	El ambiente de paz y recogimiento de la Navidad me exige ahondar en mi propia interioridad, eso que solemos tener tan descuidado, arrinconado y postergado a causa de una forma de vida mundana y banal, volcada hacia lo exterior. Forma de vida entregada por completo a lo exterior, totalmente absorbida por la exterioridad, que ha llegado a contaminar la vivencia misma de la Navidad, la cual en amplios sectores de la población ha perdido su significación sagrada y ha quedado reducida a una simple y superficial fiesta del consumismo, el derroche, la diversión y la banalidad.
	La Navidad, con su intrínseco sentido sagrado, religioso y espiritual, rompe, o debería romper, esa tendencia a la pura exterioridad (más bien impura por sus efectos contaminantes), y de hecho, cuando recupera su significación genuina, propicia un movimiento de ensimismamiento, de interiorización, de meditación y contemplación, que es el mejor antídoto --o, mejor dicho, el único antídoto realmente eficaz-- contra tal epidemia de exterioridad y extroversión.
	La Navidad nos pide volver al interior, dirigir nuestra mirada hacia dentro. Por desgracia, en vez enraizados en nuestra intimidad, vivimos inmersos en lo que Jacques Lacan llama la “extimidad”. El clima espiritual y renovador de la Navidad nos llama a revertir tan lamentable tendencia, convirtiendo esa anormal extroversión en una sana introversión. Pues ahí dentro, en nuestro interior, está todo lo que necesitamos y anhelamos: la verdad, la felicidad, la libertad, la plenitud.
	Ahora bien, al dirigir mi mirada hacia mi interior, me sitúo cara a cara, directamente y sin subterfugios, frente al misterio más radical y primario de la vida humana: el misterio de la subjetividad; o, lo que es lo mismo, de la personalidad, de la conciencia y la consciencia, de la intimidad, de la yoidad, de la propia identidad (ser un “quien”). Es decir, el misterio de mi ser como sujeto pensante y sentiente, sujeto único e irrepetible; o, lo que es lo mismo, el misterio de ser una persona con su propio destino, su vocación, su propia capacidad de decisión, su propia libertad, su norma rectora que la guía desde dentro (como un faro en su propia mente) y su propio liderazgo interno. Se trata, en una palabra, de penetrar el misterio del Yo. Ahondar en ese misterio es tratar de ver quién y qué soy en realidad, qué me hace ser esta persona que soy.
	Al volver la mirada hacia mi interioridad, y al preparar al camino para que Dios nazca dentro de mí, voy descubriendo paso a paso la clave de ese misterio de la subjetividad, que no es otra que la Presencia en mi propio interior del Misterio, el Misterio supremo, lo Absoluto, la Divinidad. Ese Misterio que se nos presenta y revela para nuestra comprensión desdoblándose en dos posibles facetas: por un lado, como Sujeto supremo, o la Persona suprema que fundamenta toda subjetividad, toda existencia o naturaleza personal; y, por otro lado, como Objeto supremo, la Cosa suprema, aquella que da vida a todas las cosas o todos los objetos, y que inspira, motiva y orienta nuestra búsqueda, siendo el fin de todos nuestros deseos, aspiraciones y anhelos (el Valor supremo, fuente de todos los valores).
	No dejes, pues, esta oportunidad radiante que te ofrece la conmemoración solsticial y navideña. Aprovecha la atmósfera renovadora de la Navidad para ensimismarte, para sumergirte en ti mismo, para reconcentrarte o ir hacia tu propio centro. Escucha la llamada solsticial y navideña que te convida a bucear en la inmensidad luminosa de tu ser y desvelar así el misterio de tu mismidad. Descubrirás entonces, si te abres a la Luz que la misma Navidad te aporta, que ese “tú mismo” que tanto amas, que tanto te ocupa y preocupa, que está en el centro de tus inquietudes, pero al que tantas veces has dado la espalda y por el que te has interesado bien poco, es en realidad Él, Dios o la Divinidad.
	En el fondo y centro de ti mismo encontrarás a Aquél o Aquello que da fundamento a tu ser. Quien está presente en el corazón o núcleo de tu ser es Él mismo, El que te hace ser quien eres, pues es Él es tu Sí-mismo o Yo-mismo, tu propio Self o Yo increado y eterno (your Self, ton Soi, dein Selbst). Una vez que hayas perforado la corteza ilusoria y opaca de la individualidad, la cáscara huera y engañosa del ego o yo efímero, fugaz y precario, con el que erróneamente has vivido identificado, llegarás a encontrar tu verdadero Yo, que no es otro que el Tú supremo, el Tú fontanal y fundante.
	En este clima de radical renovación, de deificación, el Gran Yo, el verdadero Yo, el Yo real, el Yo espiritual e increado, el Yo eterno e inmortal, el Yo incondicionado, el Yo nirvánico, emerge majestuoso, sereno e inconmovible, venciendo al pequeño yo, el yo irreal, el yo falso e ilusorio, el yo creado y material, el yo mundano, el yo efímero y condicionado, el yo samsárico, sometido al tiempo y al espacio. El Yo solar, central, vertical, elevado y profundo, luminoso y uránico se alza victorioso sobre el yo lunar, periférico, horizontal, terrenal, superficial y mezquino, opaco y sombrío.
	La Navidad, con su nueva Aurora, anuncia el fin del poder tiránico que ejerce ese yo falsario y usurpador, que usurpa el puesto del Yo real, al que intenta suprimir y sepultar, y se erige en dios o ídolo al que todo tiene que servir (incluido el mismo Dios), que considera que todo tiene que estar en función de él y de su voluntad caprichosa. El resplandor navideño deshace el trampantojo de ese yo espurio y ruin que no hace más que plantearse absurdas preguntas como: “¿por qué yo?”, “¿por qué ha tenido que pasarme a mí esta desdicha?”, ¿cómo es posible que esto me haya ocurrido a mí o se haya hecho esto conmigo?”, “¿por qué soy tan desgraciado?”. O bien lanzar quejas y lamentos del mismo cariz: “¡qué injusta ha sido la vida conmigo!”, “¡qué mala suerte la mía!”, “¡cómo me ha maltratado el destino!”, “¿qué he hecho yo para merecer esto?”.
	El yo individual, encerrado en sí mismo, recluido en la prisión que él mismo se ha forjado, incapaz de abrirse y salir de su propia falsedad y miseria, siempre obsesionado por “yo y lo mío”, se desvanece como un mal sueño, se esfuma, se disipa y se diluye como lo que es, como un espejismo o una imagen fantasmal, como un títere insustancial y carente de realidad, ante el resplandor del Yo increado, el Yo inmortal, que es mi Esencia, mi Realidad más profunda y auténtica, mi Centro supra-personal. Ese yo raquítico y rastrero, que no sabe más que decir: “me parece” (es mi parecer), “me gusta o me disgusta”, “me interesa o deja de interesarme”, “mi opinión o mi interés por encima de todo”, “esto es para mí y sólo para mí”, “yo soy el que sabe cómo son las cosas” (y no necesito ninguna ayuda, orientación ni consejo), “yo soy libre y hago lo que me da la gana”, “no creo en nada de eso”, “esto no es lo mío” (cuando se trata de algo realmente vital, fundamental para la vida), ve cómo se hunde todo su trivial andamiaje ente el revulsivo que supone el Nacimiento navideño (el Neugeburt, el Nacimiento del Yo real o Yo divino) y el halo de Luz que lo rodea.
	Al nacer Dios dentro de mí, cambia radicalmente no sólo mi forma de actuar y de comportarme, sino también mi manera de ser (que se hace más auténtica), mi forma de ver la realidad y mi postura ante la vida (que se hacen más realistas, más penetrantes y sabias). A partir de entonces veo todo en Dios y a Dios en todo. Dios se me revela y me habla en cuanto me rodea, en cualquier cosa que suceda, en lo que yo pueda pensar o sentir.
	Consciente de la Presencia divina, comprendo, acojo y me hago eco de la enseñanza expuesta por el jesuita Jean-Pierre de Caussade, místico francés del siglo XVIII: “Desde el origen del mundo Jesucristo vive en nosotros, obra en nosotros todo el tiempo de nuestra vida”. Y hago mía también la norma de conducta en la que Caussade resumía toda la doctrina del Evangelio, sintetizada en su ideal del “abandono a la Providencia divina”: “Dejar hacer a Dios y hacer lo que Él exige de nosotros” (Laisser faire Dieu et faire ce qu’Il exige de nous).
	Puesto que nos situamos, al hacer estas reflexiones, en la atmósfera navideña, no podemos menos de citar los conocidos versos del “Cántico Espiritual” de San Juan de la Cruz, de quien cuentan sus biógrafos gustaba de cantar en todo momento, al trabajar o al caminar, siendo precisamente en la Navidad cuando cantaba “con mayor efusividad y muestras de alegría”. Son estrofas en las que, usando un lenguaje usual en la mística cristiana, llama a Dios “el Amado” y compara al alma con su amada y amante, y en las que, por haber una referencia a la noche, nos trae a la mente el calor amoroso de la Nochebuena:
	¡Oh noche que guiaste!
	¡Oh noche amable más que la alborada!
	¡Oh noche que juntaste
	Amado con amada,
	amada en el Amado transformada!
	Por lo que se refiere a la “muerte mística”, San Juan de la Cruz, en la segunda canción de “Llama de amor viva”, hablando de la “mano blanda” de Dios y su “toque delicado, que a vida eterna sabe”, canta: “Matando, muerte en vida la has trocado”. El místico carmelita explica estas imágenes aclarando que el alma que ha pasado por esa muerte interior renace en Dios, está unida a Dios y “absorta en Él, es Dios por participación de Dios”. Y añade: “de esta manera está muerta el alma a todo lo que era en sí, que era muerte para ella, y viva a lo que es Dios en sí”.
	* * *
	En el cielo estrellado de la Navidad, la Noche buena o Noche santa, bajo la luz del Yo renacido, resplandece con intenso fulgor mi propia Estrella, la estrella de mi destino, la estrella de mi alta meta, la estrella de mi origen y fin último. Al igual que hizo la Estrella mágica que guió a los Reyes Magos hacia el Portal de Belén, esta Estrella mía, que luce en lo alto desde toda la Eternidad, me muestra el camino para encontrar la Imagen o Idea que me hace ser quien soy. Mi Estrella presenta ante mis ojos el Icono que inspira y constituye mi realidad personal.
	En el luminoso y pacífico ambiente navideño, rebosante del alegre repicar de las campanas y los cánticos de paz y alegría, sobre el blanco manto de la nieve que simboliza inocencia y pureza, mi imaginación despierta y se aviva para ver mi Estrella, para plasmar en mi vida diaria el Icono o Arquetipo celestial que forma el centro mismo de mi ser, para realizar la Imagen divina que es mi Esencia. Esto es, esa Imagen o Bild, reflejo de la Divinidad, en la que radica todo el secreto de lo humano: la Imago Dei o “Imagen de Dios” que vive y late dentro de mí, la Imagen o Idea que de mí tiene el Creador en su Mente. No hay que olvidar que, según la tradición judeocristiana, el hombre ha sido creado “a imagen y semejanza de Dios”.
	Gracias al Neugeburt o Nuevo nacimiento, el Yo vertical se alza erguido como un esplendoroso Árbol de Navidad, el Árbol de las luces en el que encuentra su nido, su cobijo y su hogar el Sol eterno. La Y inicial del pronombre español “Yo”, letra de tan rico simbolismo, surge ante nuestros como todo un símbolo de regeneración y renovación. Esa Y tan simbólica, tan gráfica y tan bella, parece brotar ante nuestros ojos como un árbol fuerte y frondoso, el “buen árbol” (guter Baum) del que habla Jakob Böhme, recogiendo la enseñanza evangélica: árbol que da buenos frutos, pues “crece en el terreno o campo de Dios y da frutos para la mesa de Dios”, frutos de los que la persona recta podrá disfrutar y gozar eternamente.
	La Y del Yo, formada por un eje vertical con su parte superior en forma de V, se nos aparece como la representación esquemática de un árbol, una copa y una columna, o también de la figura humana, con sus dos brazos abiertos hacia lo Alto, hacia Dios. La imagen de la copa puede, a su vez, entenderse bien como vaso con pie o recipiente en forma de cáliz (el Grial, por ejemplo), para ser utilizado en la liturgia y en los ritos sagrados, bien como copa del árbol, o sea, el conjunto de ramas y hojas que forman la cúspide de un árbol. Figuras todas ellas que tienen aquí una elocuente y significativa aplicación. Contemplada como imagen del árbol, la Y del Yo emerge desde el fondo de la Tierra, en la que hunde firmemente sus raíces, para elevarse hasta el Cielo, hacia donde proyecta su mirada, reproduciendo así la figura del Axis Mundi, el Eje del Mundo que conecta Cielo y Tierra. En este sentido, el Yo se nos aparece como si fuera una réplica del Yggdrasil, el Árbol cósmico de la tradición germánica, concebido como una figuración del Eje cósmico, como la Columna o Pilar que sostiene el Orden universal.
	Pues bien; esa Y del Yo auténtico, que se eleva enhiesta, majestuosa, firme y gozosa en su verticalidad, extendiendo sus dos extremos superiores hacia el Cielo, en actitud orante y sacrificial, y se abre cual copa sagrada hacia lo Alto, coincide justamente con la primera letra del nombre Yggdrasil. Y hay que observar, a este respecto, que esa Y inicial de dicho nombre es la que nos ofrece el primitivo arte germánico como emblema de dicho Árbol cósmico, adquiriendo la forma de una bella y adornada columna que en su cima o parte superior se bifurca en dos brazos o ramas, que se extienden horizontalmente a derecha e izquierda como sosteniendo el Cielo o recogiendo su influencia ordenadora, benefactora y protectora.
	Y, en este punto, no podría dejar de señalarse la conexión simbólica del Yggdrasil con el Árbol del Sol y el Árbol de Navidad. Recordemos asimismo que en el arte cristiano, tanto gótico como románico, las columnas de los templos reproducen exactamente la forma de troncos de árbol, con la idea o mensaje que éstos trasmiten de fuerza, firmeza, equilibrio y verticalidad, así como de orientación hacia el Sol y el Cielo. Todas esas ideas son las que quedan recogidas y plasmadas también en la imagen simbólica de la Y del Yo, de la Personalidad metafísica, el Yo que se sitúa ante el Tú divino. (Curiosamente, en inglés la Y se hace presente en You, la palabra para decir “Tú”).
	No podemos dejar de señalar que la Y con la que se inician las voces Yggdrasil y Yo es también la inicial de la palabra inglesa Yule, uno de los nombres de la Navidad en inglés (o también Yuletide), en una forma antigua, sinónimo de Christmas. Se trata de una voz de origen germánico, como puede verse en el nombre que recibe la Navidad en las lenguas escandinavas: Jul (pronunciado yul). Así, por ejemplo, en sueco: Julgran (“árbol de Navidad”), Julafton (Nochebuena, literalmente “Noche de Navidad”, afton = noche), Julbrasa (Fuego de Navidad, Yule-log fire en inglés), önska god Jul (felicitar las Navidades). Por otra parte, no puede dejar de señalarse que la letra J, al igual que la I, viene a ser equivalente en algunos aspectos simbólicos a la Y, yendo ambas letras asociadas al simbolismo tanto del pronombre de primera persona, el Yo vertical (Jag, Ich, I, Io, Je, Jo, Ik, Ia o Ya), como del Sí afirmativo (Yes, Yea, Yup, Ja, Jawohl, Jawel; Jo en sueco, como Sí enfático, “¡pues sí!” o “¡que sí!”; jo visst, “¡sí, por cierto!”). Hay que tener en cuenta que en todos los idiomas citados la J se pronuncia como Y.
	Renacido desde sus mismas raíces, el Árbol de mi ser pregona la nueva aurora del Yuletide, llevando impresa en su tronco la buena nueva del nacimiento de Dios. En todo este trasfondo simbólico, parece resonar la voz de Yahvéh (YHVH en el Tetragramaton o Nombre de las cuatro letras) diciendo “Yo soy el que soy”. Es decir, “Yo soy el que se da a sí mismo el ser, el que tiene en sí mismo su razón de ser”. Ese “Yo soy” es el que vibra y resuena dentro de mí, como reflejo del Ser divino, según enseña reiteradamente Sri Ramana Maharshi. Aunque en mi caso, evidentemente, yo no me doy ni me puedo dar a mí mismo el ser, sino que lo recibo de Quien realmente es, de Aquel que me trasciende y me hace ser y existir. Resulta significativo que la citada frase en lengua española, “Yo soy”, empieza y termina con la letra Y, esa Y, cuyo nombre en hebreo es Yud, que es la que aparece asimismo como inicial del nombre de Dios en hebreo: Yahvéh o YHVH.
	Cabe añadir que, a veces, el nombre Yahvé se compendia escribiendo únicamente la primera sílaba: Yah. Así, por ejemplo, es frecuente encontrar la fórmula “Yah, el Eterno”. La Y o Yud aparece como inicial en otro de los nombres de Dios: Yáhid, “el Único”. Resulta llamativa, por cierto, la similitud o casi coincidencia del nombre de la letra hebrea Yud con el Yule inglés y con la pronunciación Yul del vocablo con el que se designa la Navidad en sueco, danés y noruego. La Y vuelve a aparecer como inicial del nombre de Dios en la tradición china: Yü Huang. Este es el nombre de la Divinidad suprema en el Taoísmo religioso, que suele traducirse como “Emperador de Jade”, por ser el jade símbolo de la suprema pureza, aunque también se le dio el título “Emperador de lo Alto”, título de resonancias dantescas. Dante llama a Dios “nuestro Emperador” (lo nostro Imperadore), que rige el Universo desde la Alto, desde el Empireo, con justicia y piedad.
	No estará de más señalar que esa Y simbólica que hemos visto asociada a tantos aspectos de la Navidad, del nacimiento de Dios dentro del alma y del surgir victorioso del Yo verdadero --Yule, Yes, You, Yggdrasil, Yahvé, SoY--, conlleva asimismo un mensaje de unidad, de unión y de integración. Pues no en vano la Y es, en lengua española, la conjunción copulativa, cuya función es “unir palabras o cláusulas en concepto afirmativo” (según la definición del DRAE). Así, por ejemplo, sin apartarnos del cuadro navideño, María y José, el buey y la mula, el Portal y la Estrella, el Árbol y el Sol, Cielo y Tierra. La Y es la letra del Amor, que simboliza y expresa my gráficamente la unión de los amantes: el Amado y la amada (recogiendo la imagen ya citada de San Juan de la Cruz).
	Es también la Y de la pareja que forman el Yin y el Yang (otra idea a la que ya hemos aludido); esto es, los dos aspectos de la Manifestación universal, cuyos dos nombres empiezan por la Y, con la armonía ideal que representa la unión de ambos. Y la Y es también, por último, la letra inicial de Yoga y Yugo, dos palabras que significan unión o reunificación armónica (“yugar” es sinónimo de “unir”, “yuntar” o “juntar”). No sería exagerado hablar de un “Yoga of Yule”, un Jul-Yug o Yul-Yug, un Yoga de la Navidad, en el cual, además de la unión de cuerpo y mente, se prepara y efectúa la unión o reintegración del Yin y el Yang, esto es, de lo femenino y lo masculino, lo que equivaldría a la recuperación de la Imagen andrógina que es consustancial al Yo verdadero y real o, lo que es lo mismo, a la Imagen divina del ser humano, según explicara muy certeramente el mismo Franz von Baader.
	El nacimiento de Dios en mi alma o, lo que es lo mismo, el aflorar y florecer de mi Yo celestial y divino, crea en mi mundo personal un clima de pacificación, reconciliación, concordia y cordialidad. Queda trascendida la dualidad, con los conflictos y las tensiones que inevitablemente lleva consigo el enfoque dualista (habitual en nuestra manera de vivir y de actuar). En ese clima de concordia y unidad me siento reconciliado con todo lo que me rodea y con todo lo mío: mi vida, mi patria, mi familia, mis amigos, mi comunidad, mi prójimo (esté próximo o lejano), mi trabajo, mi misión, mi lugar y mi puesto en el Mundo. “Lo mío” pierde así la carga negativa, egoísta o egocéntrica, que recaía sobre ello, esa tonalidad tóxica que suele llevar asociada la idea de “lo mío” en la mentalidad ordinaria de los seres humanos. La Luz navideña, con el ambiente que crea de paz y renacimiento espiritual, pone fin a la guerra interior, al desgarro, el conflicto y el enfrentamiento permanentes en que yo antes vivía. El Yo que nace o renace actúa realmente en mi vida como fuerza redentora, liberadora, pacificadora, armonizadora, integradora y conciliadora.
	Desde la atalaya luminosa de mi Yo eterno yo me reconcilio con todo aquello que antes era fuente de angustia y malestar, de dificultades, problemas y frustraciones sin cuento: mi entorno o circunstancia, mi individualidad, mi sensibilidad, mi existencia, mi razón (que me sometía a una tiranía racionalista, fría y calculadora), mi emotividad (que me zarandear y desgarra con frecuencia), mi individualidad y mi egoidad. Mi propio ego, que era mi peor enemigo, como yo tiránico, separador y separatista, queda ahora liberado de su inclinación autodestructiva, convirtiéndose en un ego generoso, amoroso y servicial, dispuesto a sacrificarse, que se pone humildemente al servicio del Yo regio, el Yo espiritual, el Yo unitivo, el Yo sin-ego y soberanamente libre.
	A partir de este renacimiento de mi verdadero Yo, de este descubrimiento de mi verdadera identidad, cobra nuevo sentido, adquiere un sentido y un significado plenos, todo lo relacionado conmigo, con mi “yo”, en las diversas formas gramaticales relacionadas con el pronombre de la primera persona: mí, me, mi, mío o mía, conmigo (mich, mir, mein en alemán). Puedo entender mejor lo que Dios hace, ha hecho, ha creado, ha dispuesto y planeado “en mí”, “por mí” y “para mí”. Comprendo y valoro con mayor hondura lo que me da, me dice, me envía, me ofrece y me presenta, cobrando todo ello el valor de una auténtica revelación dirigida directamente a mi Intelecto.
	Veo con claridad lo que significan y la función que tienen dentro del Orden universal --“el Orden de Dios” (l´Ordre de Dieu), para emplear una expresión cara a los místicos franceses-- todas aquellas cosas que forman parte de vida y de mi persona: mis cualidades y mis deficiencias, mi vocación, mi misión, mi destino, mi honor, mi dignidad, mis ideales, mis ilusiones y anhelos, mis convicciones, mis principios. Sé que Dios está conmigo, me tiene en cuenta, me guía, cuida de mí, está en mí y en torno a mí, y por eso nada puedo temer.
	La Luz del Sol divino que renace en nuestro interior, como un reflejo interno de lo que ocurre en el Cosmos, hace despuntar una radiante aurora que baña la totalidad de nuestro ser. Esa Luz redentora y liberadora, verdadera Luz navideña, pues anuncia un gran y nuevo nacimiento, disipa las negras nubes que oscurecían nuestra alma, llenándola de tristeza, sopor y pesar, y con ello hace que afloren el gozo, el regocijo, el júbilo y la alegría, compañeros de la profunda y auténtica felicidad, aquella que está arraigada en el Ser, y que son elementos distintivos y caracteristicos de la Navidad.
	Así lo hacía notar, en su obra Der Weg zu Christo (“El camino hacia Cristo”), Jakob Böhme, cuando al explicar el significado del Wiedergeburt o Renacimiento espiritual. afirma que “el hombre interior es la Eternidad”, añadiendo a continuación que “la Luz eterna dentro del alma es el Reino de los Cielos (das ewige Licht in der Seele ist das Himmelreich), pues ahí el miedo ígneo de las tinieblas se transforma en una alegría (die feurische Finsterangst in eine Freude verwandelt wird)”. Ese factor ígneo o fogoso (feurisch) al que alude Böhme es el fuego infernal, fuego negativo y autodestructivo, generador de temor, ansiedad y angustia (Angst), que todos podemos y solemos despertar, fomentar y cultivar en nosotros por obra del yo parásito y mendaz.
	La Luz inmarcesible que viene del Sol eterno, del Soi o Self, del Sí o Sí-mismo, al amanecer en nuestro interior, hace surgir en nosotros un Sí integral y radical a la llamada de Dios, que hasta entonces había quedado sin respuesta o había encontrado tan sólo una respuesta tibia y dubitativa. Ese Sí que brota de lo más profundo de nuestro ser, y que como hemos visto se halla simbolizado por la Y, es un Sí rotundamente afirmativo y afirmador: un Sí a la realidad y a la vida, un Sí a todo lo que es, un Sí invencible y victorioso. Ese Sí navideño, por la fuerza trascendente que lo inspira y sostiene, es renovador y sembrador de alegría, con lo cual aplasta al No negativo y negador, el No del Nihilismo, el No que nos pone ante el abismo de la Nada o el No-ser, el No de la negatividad que todo lo tiñe de su negra, luctuosa y atrabiliaria sombra.
	Es éste, del Yo increado y divino, un Sí ártico y árquico que, con su aire purificador, con su aura luminosa y blanca como la nieve, vence la tendencia anárquica latente en el alma egótica o yoista (decimos “Sí árquico”, por la conexión que tiene con el Arké o Principio). Un Sí lleno de luz que nos conecta con el Origen del que provenimos y donde está la fuente de toda originalidad. Un Sí incondicional que restablece el cordón umbilical que nos une con el Centro y Principio, haciendo a nuestra vida centrada y principiada. Un Sí risueño, jovial, amoroso, silencioso y sonoro, capaz de acariciar todo cuanto le rodea e infundirle nueva vida. Un Sí navideño y norteño que, con una claridad semejante a la aurora boreal, nos señala de forma certera e indubitada el Norte divino que hemos de tener siempre a la vista.
	Este es, pues, el mayor tesoro de la Navidad, su más hondo secreto y más alto misterio: el nacimiento del Cristo Rey y Redentor dentro de nuestra alma; la eclosión auroral, milagrosa y victoriosa del Logos o Sol divino en nuestro propio interior; la afirmación triunfal del Principio o Arké como Sol Invictus en nuestra propia vida; la recuperación o resurrección de nuestro Yo real, de nuestra Imagen y nuestra Estrella; el amanecer de la Divinidad en nosotros mismos tras la prolongada e invernal noche oscura en la que hemos vivido tanto tiempo de forma tan inconsciente como lastimosa.
	No puede vivirse la Navidad con mayor intensidad ni autenticidad, ni tampoco con más puro sentido sagrado, que a la luz de esta experiencia mística y mistérica. Ese nacimiento interno de Dios, del Verbo o Logos, del Sol eterno, de lo Absoluto, debiera ser el hecho fundamental en nuestra celebración de la Navidad, formando el eje que articule y dé sentido a nuestro proyecto de vida para el nuevo año que se anuncia con el Solsticio de Invierno.
	www.antoniomedrano.net
	

